

# بعلة تعنى بقضايا الفك والعقيدة,

#### البحوث والكلمات

الاحتفاء بولادة الامام الصادق (ع) هيئة النحرير الفطرة واثر ها في العقيدة الالهية السيد على الصدر علماء الاستشراق والاسلام الدكتور صالح الشهاع اضواء على قانون الأحوال الشخصية السيد على بحرالعلوم تعريف بالمذاهب الأدبية المعاصرة جعفر هادي المضاربة ودورها في تداول و توزيع الثروة عبد الهادي الفضلي موكب الشعو

ابو ابراهيم

العدى الثائر

رسائل الخريين

نظرية الحركة الجوهرية السيد مرتضى الحكمي

أبواباخوى

سؤال وجواب ، استراحة قليلة ، منتدى النشر في شهر

رحررها عدوب كلية ولفقه في وهجف وللأمرف

المواق والكالم

White & Cot , No a 2 (3) is a side of the side of the

ととと思い

e+3.14.45

elitika ti fine o - + i--

163 - 163

will region at 127 and the say

يحورها طلاب كلية الفقه



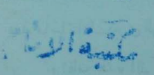
صاحبها ورئیستحویرها هادی فیاض

« مجلة اسبوعية تعنى بشؤون الفكر والعقيدة » ( تصدر شهرياً موقتاً )

السنة الخامسة

ذو القعدة ١٣٨٢ - نيسان ١٩٦٣

العدد السابع



केराजियां केर

# الهالخالين المعالمة ا

## الا متفاء

# عرور ثلاثة عشر قرناً على ولادة الامام الصادق (ع)

ذكرنا في الجزء الماضي ان احفل ذكرى بعطائها العلمي الانساني تمر على الأمة الإسلامية في العام المقبل هي ذكرى أبي الفقهاء ورمن الثورات على الأفكار الالحادية والمبادئ المستوردة الامام أبي عبد الله جعفر بن عجد الصادق «ع» حيث يمر على ولادته الكريمة في اليوم السابع عشر من ربيع الأول القادم ثلاثة عشر قرناً فقد كانت ولادته في اليوم المذكور من سنة (٨٣) للهجرة .

ومثل هذه المناسبة لو مرت على أية أمة يحفل تاريخها بمثل هذا الامام العظيم لرأيتها موسماً لاحتشاد العواطف والأفكار للعمل على تجسيد مبادئه واحياء ترائه بمختلف وسائل التعبير ولرأيت المهرجانات تقام في كل مكان .

ولكن بلاءنا - نحن المسلمين - في تنكر نا لماضيت الغني بعطائه الفكري وتفافلنا عن عظمائنا الذين صنعو التاريخ وحشدوه بمختلف المفاخر ، ولقد رأينا نتائج هذا

التنكر للماضي الذي عمل المستعمر جهده على تاكيده وتركيزه من طريق برمجته لناهج التعليم في البلدان الاسلامية وإبعاد كل ما ينصل بهذا التراث الحالد وعظمائه الا من قشور وضعت للتغطية في كتب الدين وكتب التاريخ فكان من نتائج ذلك ما اصبت به الناشئة من فراغ عقائدي ترك الباب مفتوحا امام أي مبدأ وافد .

فاجتنا — في هذه الفترة بالذات — الى احياء هذه الذكريات ليس ترفا على عاطفياً نلجاً اليه لقتل الفراغ وإنما هى ضرورة تدعونا الى ان نعيد بناء انفسنا على اساس ما تجسده تعاليمها الخالدة ابعاداً للشبح المأساوي الذي ظل يراودنا خياله منذ مأساتنا الكبرى التي اصيبت بها الأمة قبل اكثر من اربع سنوات .

واقامة هذه الذكريات جزء من كل، يجب ان نعمل على وضع مخططاته وابراز معالمه واضحة، يتناول مختلف مجالات حياتنا وبخاصة ما يتصل منها ببرامج التربية والتعليم ومختلف وسائل النشر والبث ولعل لنا عودة الى هذا الموضوع.

وإن اشد ما نخشاه ان يندس بعض العملاء فيثير لنامشاكل جانبيه و نحن المسلمين في دور التصفيه و معاودة البناء ، ولكن يقظة الأمة كفيلة باحباط كل محاولة من هذا النوع الرخيص والشي الذي تأمله فعلا ان يتنادى المخلصون في كل مكان الى الاستفادة من التجر بة السابقة التي اعطتها نتائج ابتعادنا عن واقع اسلامنا وقانو نه لئلا تتكور المأساة .

ولهم من امثال هذه المواسم التي تجمع القلوب على كلة الاسلام وسائل لتحقيق ما يأملون فالى اقامة مهر جانات خالدة تتناسب مع ما لهذا الامام العظيم من خدمات جلى للاسلام ندعو الأمة بعلمائها وكتابها وشعرائها ومؤمنيها للتعبير عما ينطوون عليه من تقديس لعظهائهم وإكبار لتراثهم واحترام لمقدساتهم المتمثلة في شخص عليه من تقديس لعظهائهم وإكبار لتراثهم واحترام لمقدساتهم المتمثلة في شخص هذا الامام وباعماله الحالدة في انعاش الفكر الاسلامي والعمل مون الآن على الاعداد لذلك جهد ما يستطيعون ومن الله عز وجل نستمد العون للجميع انه ولي التوفيق .

# 

## الفطرة

### وأثرها في العقيدة الالهية والتوحيد

بقلم: السيد محمد الصدر

« فأقم وجهك للدين حنيفاً ، فطرة الله التي فطر الناس عليها ، لا تبديل لحلق الله ، ذلك الدين القيم ، ولكن اكثر الناس لا يعلمون » .

[ صدق الله العلي العظيم ]

في هذه الآية الكريمة من الذكر الحكيم ، ركيزة اساسية جعلها الاسلام دليلا على عقيدتيه الرئيستين ، اللتين بني عليهما سائر عقائده و تعاليمه ، هما العقيدة الالهية والتوحيد ، أي الاعتراف بوجوده و توحيده .

فالاسلام حين جاء بهاتين العقيدتين المقدستين ، وحين كلف البشر جيعاً بالنظر فيهما والتدبر في شأنهما لعلهم يهتدون ، لم يطلب منهم شيئاً فوق طاقتهم ولا كلفهم الحروج عن طبيعتهم ومن آفاق تفكيرهم ، ولم يأمرهم في سبيل البرهنة عليها أكثر من الرجوع الى صميم ضائرهم وتلمس حقيقة فطرتهم ، ليجدوا هناك جذوة الايمان متقدة في الأعماق تنشر دفء الايمان وحرارة اليقين في ربوع النفس . فالنفوس كلها مطبوعة على الحق ومفطورة على الاعتراف بوجود الله تعالى والحضوع له ، وعلى الايمان بتوحيده .

فالدين اذن فطرة ، او دعها الله عز وجل في نفس الانسان لترشده الى الحق ولتهديه الى الصراط المستقيم . ومن ثم كان الحق وكان الدين أمراً فطرياً

قد جبل عليه الفرد في اصل تكوينه وخلقته . ومن ثم ايضاً كانت النفس هي الهادية والمرشدة الى ذلك الحق لمن يصغي الى ندائها ويستجيب لأمرها ، ولم يكن لأحد انكار هذا النداء او التمرد عليه . فضلا عن تغييره والتصرف بمحتواه ، فانه فطرة الله التي فطر الناس عليها لا تبديل لخلق الله . وان الانسان لأعجز من ان يغير من ذلك شيئاً إلا إذا استطاع ان يغير شيئاً من واقعه التكويني .

ولا شك ان هذا النداء الصادر من اعماق النفس ، هو الصق النداءات بالانسان وابلغها أثراً في نفسه ، وان الوصول الى الحق عن هذا الطريق لهو أيسر الطرق واسهلها . لذا فقد كان الاعتراف بالاسلام و بعقائده سهلا يسيراً ومو افقاً للبداهة والفطرة ، وللبرهان العقلي الصحيح . هذه هي حكمة الاسلام . وهذا هو المغزى العميق الذي اشارت اليه الآية الكريمة .

ولكن ما هي الفطرة ? وما الذي عناه الاسلام ? وما الذي قصدته الآية منها على وجه التحديد ? وما هو محل الفطرة من الغرائز الانسانية والملكات النفسية ومن العقل البشري ? وما هو تأثير احدها بالآخر ? هذا ما سنحاول الاجابة عليه في هذه الأسئلة . ونحن بصدد البكلام حول هذه الآية الكريمة . لنعرف في النهاية مدى الصواب بنظر الاسلام في اعتماده على الفطرة ، ومدى عمق الحكمة التي نظرت اليها الآية حين تكلمت عن فطرة الله التي فطر الناس عليها ، لا تبديل لحلق الله ، ذلك الدين القيم ، ولكن أكثر الناس لا يعلمون .

#### \* \* \*

يمكن ان نقسم الفطرة بلحاظ ما تدركه من الامور الى ثلاثة اقسام ، نصطلح عليها بهذه العناوين الثلاثة ، فهناك فطرة ذاتية ، وفطرة كونية ، وفطرة عقلية . وهي واحدة بالجنس وإن تعددت بلحاظ ما تتعلق به لأن هناك قضايا فطرت النفس على ادراكها تلقائياً من صميم ذاتها ، من دون ان تجد نفسها بحاجة

الى البرهنة عليها بأي شكل من اشكال الاستدلال

النفس لانه علم مشعور به .

اما الفطرة الذاتية: فتشير الى ما ثبت في محله من الفلسفة الاسلامية ، من ان النفس تدرك ذاتها و تدرك علتها و تدرك معلولاتها ، وإن هذا الادراك قائم في النفس ملازم لوجودها لا يمكن ان ينفك عنها ما دامت النفس موجودة . فهي تشعر بذاتها ، اي بالحصة الوجودية التي تتصف و تختص بها ، من دون كل الموجودات . وهي تشعر بعلتها بلحاظ هذه الحصة من الوجود التي تتصف بها ، فهي تدرك علتها من خلال هذه الحصة وعلى مقدارها ، ومن ثم فهي لا تدرك علتها على سعتها وشمولها ، وإنها تدركها بالقدر الذي يسمح لها وجودها ان تدرك وهي تدرك معلولاتها ، وهي الأفعال التي تقوم بها النفس بصورة مباشرة ، كالأفكار والخيالات والصور الذهنية ، وحركات الجسم مادامت الحركة موجودة . وليست معرفة النفس بهذه الامور إلا معرفة بسيطة ساذجة و ادراكاً صرفا غير مشعور به (۱) وهو ما يسمى بالعلم الحضوري ، في مقابل العلم الحصوفي وهو العلم المشعور به ، وذلك بأن يشعر الانسان بأنه يشعر ويعلم بأنه يعلم . وهذا القسم الثاني من العلم هو الذي نفهمه عادة من لفظة العلم ، لدى وضوحه في

واما الفطوة الكونية: فهي ما يجده الانسان في نفسه من الاندفاع الى التساؤل عن علة كل ما يقع عليه بصره وسمعه وسائر حواسه، وما يعتقده مرن ان لكل حادث سبباً ولكل ممكن علة ، وإن من لغو القول ان نقول بأن شيئاً ما خرج من العدم الى الوجود هكذا و بدون اي سبب ولا فاعل ، فالانسان عندما واجه هذا الكون ورأى غريب صنعته و بديع شكله ودقيق قوانينه و نظمه ، اخذت هذه الامور بلبه وحيرت عقله ، وخضع خضوعا تلقائياً فطرياً وآمن

<sup>(</sup>١) مثال ذلك هو شعو رالانسان بنفسه سواء كان ملتفتاً الى ذلك ام غافلا.

ايماناً عميقاً بأن وراء هذه الحوادث الجارية ووراء هذه الأكوان العظيمة خالقاً جباراً قادراً وعقلا مدبراً حكيما ، خلق هذا الكون وبسط عليه قدرته واعمل فيه حكمته ، فبدا للناظرين مهذه الحلة القشيبة الناظرة .

ووجود الفطرة لدى الانسان الوضح من ان يحتاج الى برهان ، فانه كني للاستدلال عليها رجوع الانسان الى نفسه و نظره الى باطن ضميره ، فانه سوف يجد نفسه خاضعاً لهذه الفطرة منقاداً لندائها انقياداً تلقائياً ، فان من فطرة الانسان مثلا ان يتساءل عن مصدر الصوت إذا سمعه ، ولن يحتمل ان هذا الصوت قد ثار من تلقاء نفسه . وإن هذه الفطرة لتبدو فى الكون بصورة اوضح واظهر حيث التنظيم الرائع والجمال البديع والدقة المتناهية ، تلك المناظر التى تثير فى النفس روعة واعجابا و توحي اليها بوجود تلك الحلة اللا نهائية الحكيمة التي الوجدت هذا الكون وقامت بهذا التنظيم .

وانا لنرد بالانسانية الى عصورها الاولى فنستعرضها عصراً عصراً ومجتمعاً عبدماً ، فلا نجد إلا اقواماً قد ادركوا ان لله كون خالقاً ، وان لهذا التنظيم مدبراً ومنظماً ، كل حسب افق تفكيره وسعة مداركه وثقافته ، وليس الالحاد إلا نابعاً من جلة اشياء متراكة من المصالح والغرائز والمسبقات الذهنية والثقافات المادية التي تخرج بالانسان عن طريق فطرته ، وتسلك به طريقي الضلال والفساد . وحتى اولئك المفكرين الذين تبجحوا بأنهم ملحدون وبأن قانون العلية لا يقوم على اساس . ومن ثم حاولوا ان يصوغوا من النظريات التي تبرر خلق هذا الكون من العدم ، ما يعوض عن هذا القانون القتيل . ولكنهم في محاولاتهم هذه لا يجاد مثل هذه النظريات ، قد اصطدموا ، لو كانوا يعلمون ، بالقانون نفسه ، وإلا فلماذا لم يفترضوا وجود هذا الكون واضطروا الى الانصباع الى ندائه ، وإلا فلماذا لم يفترضوا وجود هذا الكون ، هكذا وبدون اي سبب وخالق يكون مبرراً لوجوده من دونان يتجشموا صياغة

مثل هذه النظريات المختلفة ?

وأما الفطرة العقلية : فهي ما نعنيه عند ما نقول أن للعقل عدة قضايا معينة لا تحتاج في نظره الى برهان ، بل انه بذاته مجبول على تصديقها والايمان بمحتواها ومن ثم فهو لا يحتاج الى التصديق بها الى أكثر من تصور طرفيها: المحمول والموضوع وفهمهما فهما صحيحاً . لأنه سوف يرجع تلقائياً الى فطرته فيجدها موافقة لمضمون القضية مذعنة لمدلولها . ولأجل ما تتصف به هذه القضايا من البداهة والوضوح يجعلها العقل القضايا الاولى التي يقيم عليها ادلته وبراهينه على سأتر القضايا النظرية التي تحتاج الى برهنة واستدلال . ونحن نرى انه لابد من وجود مثل هذه القضايا البدميه في العقل وإلا لما امكن الوصول الى النصديق بأي قضية على الاطلاق فانه إذا كانت كل القضايا مشكوكة الصدق فسوف لن نستطيع الوصول الى اليقين أبداً ، لأنه لا بد للبرهان من ان يعتمد على قضايا يقينية او مسلمة لكي ينتج تتيجته المقصودة ، اما إذا كانت كل القضايا مشكوكة فمن اين تبدأ البرهنة والى اين تنتهي ، وما الذي سوف يكون الحد الفاصل بصورة قاطعة بين الشك واليقين ? هذا الحد الفاصل في نظر العقل هو هذه القضايا البدمية الفطرية مثل : لابد لكل ممكن من علة ، والنقيضان لا يجتمعان ، والكل أكبر من الجزء . والعقل بمجرد ان يدرك معنى المكن ومعنى العلة فانه يحكم بضرورة العلة بالنسبة الى المكن ، و بمجرد ان يتصور معنى النقيضين فانه يحكم باستحالة اجتماعهما و بمجرد ان يتصور معنى الكل والجزء فانه يذعن بأن الكل اكبر من الجزء ، مستمداً اذعانه من فطرته الطبيعية .

#### \* \* \*

بعد هذه المرحلة من البحث ، و بعد ان عرفنا ما يجب ان نفهمه من الفطرة ينبغي ان ننظر في صحة تقسيمها الى هذه الأقسام الثلاثة «اولا» ، ثم الى مدى تأثير الفطرة بأقسامها في الايمان بالعقيدة الالهية وعقيدة التوحيد «ثانياً» ثم المى مدى تأثير هذه الأقسام بعضها ببعض ومدى تأثرها بالبرهان الصحبح و بما جاء به الاسلام من ناحية « ثالثة » .

اما بالنسبة الى محة تقسيم الفطرة الى هذه الأقسام الثلاثة . فمن الوضوح استقلال القسم الأول وقيامه بنفسه في مقابل القسمين الآخرين ، ولكنه قد يثار الشك حول استقلال القسم الثاني ، من حيث احتال اندماجه في القسم الثالث لأن الفطرة الكونية إنما نشأت من ادراك الانسان بفطرته العقلية أنه لابد لكل معلول من علة ، فهي اذن مندرجة في القسم الأخير وليست قسماً مستقلا في نفسه ولكن يمكن الجواب على ذلك بأن نشأة الفطرة الكونية من قانون العلية العقلي ، وإن كان صحيحاً إلا انه لا يعني اندماجه في القسم الثالث . فان مظاهر الكون ونهايته قد اثارت في الانسان الاعجاب والاحساس بالضعف والضعة ومن ثم ونهايته قد اثارت في الانسان الاعجاب والاحساس بالضعف والضعة ومن ثم الاعتراف بوجود الخالق القدير ، ومثل هذه العواطف ليست من خصائص العقل كان الفطرة الكونية ليست ادراكاً عقلياً جامداً بعد اتصافها بهذه العواطف ، ومن ثم كانت قسماً مستقلا من الادراك الفطري .

واما بالنسبة الى ما يمكن ان تدرك بالضبط ، هذه الأقسام الثلاثة للفطرة الانسانية ، من العقيدة الالهية اي الاعتراف يوجود الله تعالى ، ومن التوحيد . فاننا يجب ان نعرف اولا ان الانسان من يج غريب من العقل والعاطفة والغريزة والفطرة ، وملكات اخرى كثيرة ، ولهذه الملكات من التأثير في بعضها البعض الثيء الكثير ، بحيث ان ما يقوم به الانسان من الأفعال سواء في دخيلة نفسه كالتفكير او في الخارج من سائر افعاله واقواله ، انما هي منبثقة عن هذا المزيج الغريب لا عن عاطفة معينة بخصوصها ، وانما قد تنسب فعلا او قولا ما الى احد هذه الملكات على سبيل التجوز من باب العاطفة الغالبة على مدة الفعل ، ومون

هناكان الالتفات الى ما تدركه الفطرة فقط من دون جميع الملكات ومجرداً عن تأثيراتها ، امراً في غاية الصعوبة . إلا انه يمكن القول بأن الفطرة هي اعمق الملكات النفسية واخفاها وابسطها علماً وادراكاً ، وإن ادراكها ساذج بسيط غير ملتفت اليه أي انه ليست علماً مركباً من ناحية ، وغير معقد يعمد الى تسطير المقدمات واستنتاج النتائج ، من ناحية ثانية . ولكنها رغم كل ما تتصف به من الحفاء والسذاجة الصق من جميع الملكات بتكوين النفس وأدخلها بوجودها . ولن يضير الفطرة خفاءها ولا سذاجتها ، لأن الله عز وجل إنما خلقها في النفس لكي توحي بمستلزماتها واوامرها الى العقل لكي يقوم العقل بدوره بما ينبغي ان يقوم به من تلقاء نفسه بدون أي ايحاء او تأثير . وليس للعقل حاجة الى الالتفات الى الفطرة بعد ان يكون قد اطاع اوامرها ونواهيها . بل لعل خفاء الفطرة ابعث على ايمان العقل واطمئنانه ، مما إذا كان ملتفتاً الى مصدر الصوت وعارفا به ، لأنه يظن انه بدرك ذلك من تلقاء نفسه .

اما ما تدركه الفطرة الذاتية من العقيدة الالهية ، فقد سبق ان اشرنا الى المقدار الذي تدركه النفس من علتها الاولى ، واوضحنا كيف ان ذلك مساوق لوجودها ولادراكها لنفسها ، وهي إنما تدرك علتها بالقدر الذي تسمح به الحصة الوجودية التي تتصف بها ، فالنفس اذن تدرك وجود الله عز وجل ادراكا تلقائياً ذاتياً ، كا تدرك نفسها وافعالها ، لأنها معلولة له عز وعلا ومن فيض وجوده واحسانه .

اما بالنسبة الى ادراك الفطرة الذاتية لعقيدة التوحيد ، فان لهـ ذا الادراك مرتبة اعمق واكثر غموضاً في باطن النفس ، بل ان تسميتها ادراكاً لا يخلومن مسامحة في التعبير ، فان النفس ، كما سبق ، تدرك علتها من خلال حصتها من الوجود ، وذلك يعني انها لا تدرك لها علتين ، فالفطرة وإن لم تكن تدرك

بوضوح ان علتها واحدة ، ولكنها فى واقع امرها لا تدرك إلا علة واحدة ، وهذا هو نوع من الادراك لعقيدة التوحيد ، وهذا يعني ان عقيدة التوحيد فطرية ذاتية في نفس الانسان .

واما ما تدركه الفطرة الكونية من هاتين العقيدة بالرئيستين في الاسلام، فقد سبق ان اشرنا الى وجه ادراكها للعقيدة الالهية ، وإن ما في الكون من كال وجمال ودقة وإحكام في الصنع والتدبير قد أثار عجب الانسان واستغرابه ، من ناحية ، والاحساس بضعفه وقلة خطره ، لأنه ليس إلا جزءاً بسيطاً من هذا الكون ، وليس هو من أهم اجزائه ، لأن كثيراً من حوادثه يمكن أن تطبيح بحياته ، من ناحية اخرى ، وعززت فهمه للجهال والكهال اللانهائي المطلق عن طريق انتقاله بقانون تداعي المعاني من هذا الكهال القاصر الى ذلك الكهال المطلق من ناحية ثالثة ، وقد ساعدت هذه الادراكات الثلاث منظمة متعاضدة على ادر اك الانسان لعظمة الله عز وجل ووجوب عبادته والحضوع له .

(يتبع)

كلية الفقه

عمد الصدر

## علماء الاستشراق والاسلام

بقلم: الدكتور صالح الشاع استاذ الفلسفة الحديثة في كلية الفقه

\*\*\*\*\*

(1)

مضت قرون عمل كتاب الغرب فيها ما استطاعوا من اجل تشويه الأسلام واهله. كن منذ قرن — او بالضبط منذ قرن وسنتين عند ما اظهر العالم الألماني تبودور نلدكه كتابه الأصيل عن تاريخ القرآن الكريم — اخذ يظهر بين مستشرقي الغرب منصفون وعلماء موضو عيون . واريد ان اتحدث اليوم عن الكتاب الذي يعده الغربيون جميعاً خير ما اخرج مؤلفوهم عن حياة الرسول الأعظم الى اليوم وأعني كتاب فرانتس بوهل الدانمركي ولم يترجم كتابه الى غير الألمانية حسب علمي ، وقد ظهرت طبعته الاولى في ليبتسغ عام ١٩٣٠ وهي الطبعة التي ارجع اليها في مقالي هذا ، كا ظهرت قبل بضعة اعوام طبعة ثانية لهذه الترجمة الألمانية .

يقول المؤلف بعد مقدمة ضافية عن العرب قبل الاسلام ومكة والدول المجاورة (ص ١١١): « في مكة التي لم يكن لقاطنيها إلا عناية بعيدة تماماً بالدين ولد الرجل الذي كان له معنى اصيل متواصل بالنسبة الى التاريخ الديني للانسانية في النصف الثاني من القرن السادس (الميلادي)». بهذه العبارة يبدأ المؤلف حديثه عن المسلم الأول وهو حديث العالم الموضوعي الى حد بعبد — رغم ان المؤلف هنا وهناك من حيث انه يؤمن بدين آخر — او لعله لا يؤمن اصلا — نراه يتحدث بصورة لا يرضى عنها المسلم ، لكن هذا الجزء سأتحاشى عنه الآن و بعد ان يناقش اهم الحوادث التاريخية لحياة الرسول والاسلام منذ ظهور الاسلام في مكة حتى وفاة الرسول (ص) ينتهى المؤلف الى الحكم التالي (٣٥٦):

« ان الحكر العادل والبصيرة الفاحصة لخلق على ( ص ) لهما من اصعب المهام التي تجابه كتابة التاريخ » . ثم يبين المؤلف كيف تظهر فيما يبدو صورتان غير متجانستين للرسول وها صورة المتحمس الديني في مكة وصورة السياسي الذي يرى ان الغامة تبرر الواسطة في المدينة . وهنا انصافا للمؤلف لا بأس من ذكر ما سيذكره المؤلف ( ٣٥٩ ) من بعد : من ان التبشير في سبيل الله كان هو الهدف الأقصى للرسول وفي سبيل هذا الهدف تأخرت غالبية الأهداف الأخرى الى محل ثانوي نسبياً . هذا مع العلم ان المؤلف يكتب الى قرائه الغربيين و هو يعلم انهم يفهمون الدين بمعنى ضيق جداً وهو الإيمان بالقلب واداء الطقوس الدينية الخاصة بالعبادات ولهذا نراه يمنز بين صاحب الدين وصاحب السياسة . لكن لا يخفي عليه — و هو الذي درس القرآن الكريم وشروحا كثيرة له من مثل تفسير الطبري وتفسير الزمخشري ورجع الى كتب السيرة المشهورة وكتب اصيلة اخرى – دون شك ان دين الاسلام هو علم وعمل واعداد للدارين معاً ، وانه طقوس عبادية ومعالجة لشئون الدنيا معاً ، ولهذا لم يكن السيد المسيح الا مبشراً بملكوت السماء بينما جاء خاتم الأنبياء (ص) ليبشر بملكوت السهاء كهدف اقصى ، ويعالج شئون هذا العالم معاً . بل أن المؤلف يعترف أنه لاتناقض بين صفتي الرسول في المدينتين . مثلا ناقش المؤلف ص ٢٨٥ وما بعدها كيف ان الرسول راى في المنام انه يزور بيت الله الحرام ويتسلم مفتاح الكعبة ، وهذا ما دعاه الى ان يذهب هو واصحابه الى مكة لغرض الحج رغمان مكة كانت لا تزال مشركة - في العام السادس للهجرة وهنا وقف المكيون يمنعون المسلمين من دخول مدينتهم عليهم ، وهنا يقول المستشرق : « لقد كان الفرق بين علا (ص) وغيره من العرب في زمانه بعد ما بين السهاء والأرض ، من حيث ان غيره من العرب كان يستعمل الحرب في هذه المناسبة ويتوسل اليها توسلا طفلياً ويضيع طاقته فيها بينما النبي كان يتخذ من الحرب

والسياسة وسيلة الى غايته العظمى » . و بعد ان يلاحظ المؤلف انه مر غير الممكن المساواة بين الاخلاص الديني الحق ومتطلبات الضمير الأخلاقي — وهو مهذا يحدث من أخرى قراءه الغربيين - يقرر ( ٣٥٧ ) : « أن كل من تعمق في دراسة حياة الرسول يعلم دون ان يداخله أدنى ريب انه حتى كلته الأخيرة التي قالها قبل مفارقته الحياة كان متمسكاً بصورة كاملة برسالته الالهية ، وانه لم مَن إلا آلة بيد الله يسيره حسب مشيئته الالهية. أولم يذكر عنه ان قرة عينه إلا في الصلاة التي كان يلجأ اليها في أشد ظروف حياته عسراً او حزناً فتسري عنه » . وهنا لا ينسى المؤلف ان يعلق في الهامش من ان ما يروى عن تعلق الرسول بالصلاة يرد في حديث يتعلق بما كان يحبه الرسول مما يتصل بالحياة الدنيا ، اي النساء والطيب ، ولعل المؤلف في تعليقه في الهامش وايراده ما ينسب الى الرسول في حديث (حبب إلى من دنياكم ثلاث الخ): انه يبدو مرة اخرى للنظر السطحي ان هناك مفارقة بين الحواس الخارجية والوجدان الديني - وهذه مفارقة بارزة في حياة السيد المسيح دون شك الذي لم يعنه شي من امور هذا العالم ، بينما الاسلام ينظر نظرة شاملة الى المادة والروح والعقل. ولحل هذه المفارقة يتقدم هذا المستشرق الى قرائه الغربيين بعدد من الحلول منها: ان الزمان والمكان اللذين عاش فيهما الرسول ها غير ما يعيشه الغربيون اليوم . وان كثيراً مما شير المرء اليوم لم يكن ليسبب ادفى اثارة ايام الرسول بين اعدائه او المؤمنين به .

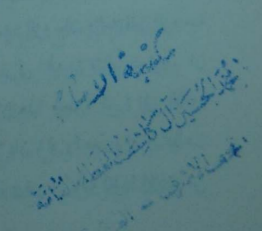
ثم يناقش المستشرق بوهل بعض ما يتصل بتعدد الزوجات والعلاقات الزوجية عالا يتفق نظريا — على الأقل — وما يراه الغربي الحديث مثالباً يقول: ان الاسلام الشيء الكثير مما هو طاهر وجميل وكان هذا خطوة كبيرة الى الامام بالنسبة الى اهل زمانه. وعلى الأخص فكرة الايمان بإله واحد وقد استطاعت هذه الفكرة ان توجد عدداً كبيراً من المسلمين ذوي نفوس عالية لطيفة افادت من

الحضارات القديمة التي احتكت بها ، وادى بها ذلك الى تعمق كبير للامور وبلوغ مراتب بمنازة . كما ان ما في الاسلام من اخوة المؤمنين جميعاً هو فعلا وحقاً مثل اسلامي اعلى ، وقد كان للرسول شخصية محببة الى درجة عظيمة بما اوحى الى صحابته ان يحبوه ويتعلقوا به تعلقاً كله عاطفة وحماس بما جعلهم ان يفدوه بنفوسهم بارتباح عظيم — ولم يكن ذلك لأن المسلمين آمنوا بأنه رسول الله اليهم فقط وإنما لتعلقهم به كانسان ايضاً . ولم يكن الرسول في العادة شديداً على اعدائه حينا يقعون في يديه ، وكان يعمل دائماً على جذبهم الى دينه ما امكن . والحالات الوحيدة التي ظهر فيها غير رحيم الى خصومه ، كانت تلك التي حالت بين الرأفة بهم والاخلاص لدينه في آن واحد . وكان على العموم يرتاح كثيراً إذا عفا عن سيئة او جريمة . وإننا نستطيع ان نجزم بأنه كان في شخصيته من الجاذبية ما يفعل في الآخرين فعل السحر .

ان المسلم صاحب توحيد وصاحب عدل وفي امكاننا النظر في ما يقوله مخالفونا من اهل العقائد الأخرى ، خصوصاً ما يتصل منه بتفكيرنا ، فان احسنوا فمن العدل ان نرضى باحسانهم ، وإن اساؤا فقد ادبنا القرآن الكريم ان نجادلهم بالتي هي احسن .

الدكتور صالح الشماع

( يتبع )



# قانويد الأحوال الشخصية

بقلم : السيد محمد بحو العاوم

4000000

في عام ١٩٥٩ ، وفي ظروف معينة استثنائية معروفة لدى الجميع شرع قانون الأحوال الشخصية رقم ( ١٨٨ ) لسنة ١٩٥٩ .

وأورد المشرعون له — حينذاك — اسبابا موجبة لتشريع هذا القانون ومنها انه « قد وجد ان في تعدد مصادر القضاء واختلاف الأحكام ما يجعل حياة العائلة غير مستقلة ، وحقوق الفرد غير مضمونة فكان هذا دافعاً للتفكير بوضع قانون يجمع فيه أهم الأحكام الشرعية المتفق عليها » .

وثار المخلصون من العلماء وقتذاك مستنكرين اصدار مثل هذا القانون لخالفة الكثير من مواده للشريعة المقدسة ، وبعده عن الموازين الدينية فضلا عن كونه لا يشمل من الأحكام المتفق عليها إلا القليل ، وهي مخالفة صريحة للاسباب الموجبة للتشريع ، ورغم المحاولات العديدة مع الحاكمين حول وجوب عدم الأخذ بهذا القانون ، وتفهيمهم بأن هذا العمل لا يخرج عن حقيقة ثابتة في تجافيه الصريح لما ينص عليه القانون الأساسي لجمهوريتنا من ان دين الدولة هو الاسلام ، والحروج على الاسلام بتشريع هذا القانون خرق لنص الدستور .

واطلت ثورة ١٤ رمضان المبارك فأثارها العلماء من جديد ، وكانت لفنة جيلة من قادة الثورة استجابتهم لأهم مطلب شعبي آني وهو اعادة النظر بهذا القانون مما ترك الشعب العراقي المؤمن بعقيدته يعيش ايام الانتظار في حلم لذيذ . وجاء تعديل القانون المذكور في مساء ٢٣ شوال ١٣٨٢ ه المصادف ١٩

آذار ، وكان ينضمن طرفا من المادة الثالثة عشرة ، والتي تنص على تحريم « الزواج بأكثر من واحدة دون اذن القاضي » والغاء المادة الرابعة والسبعين المتعلقة بأحكام المواريث ، وابدالها بمادة تتعلق بحكم المواريث وانسيابها مع احكام الشريعة المقدسة .

والظاهر ان حكومة الثورة الموقرة قد اتجهت بالنسبة لهذا القانون الى تعديل احكام المواريث فقط ، دون مراعاة النقود الكثيرة التي ترد عليه كل ، والتي تشكل بمجموعها اسباباداعية الى الغائه ، كما اوضحت ذلك مذكرة عمادة كلية الفقه ، فان هذا القانون الذي بين ايدينا لو حاولنا تجزئته لرأيناه يصطدم في الكثير من مواده بالمذاهب الاسلامية الحسة ، وفيه من جهة ثانية حد لطبيعة القاضي العلمية من الجري والتعمق في المواضيع المنظورة بين يديه ، واخيراً ينتهي بنا السير الى ان العمل به مشكل شرعا حسب رأي كبار علماء المسلمين شيعة وسنة .

وإننا إذ نقابل المسؤلين اليوم وجهاً لوجه في بحثنا هذا فان لنا كبير الأمل أن يلقى منهم صدوراً واسعة في تقبل اعادة النظر مهذا القانون:

وينحصر نقاشنا للعواد غير المعدلة من ثلاث وجهات اساسية :

١ - مخالفة هذا القانون للدستور الموقت للجمهورية العراقية .

٧ - سن مثل هذا القانون تحديد لطبيعة القاضي الشرعي .

٣ - معارضة الكثير من مواده لآراء المذاهب الاسلامية .

#### \* \* \*

اولا — القانون والدستور الموقت (١) .

<sup>(</sup>١) كان اول من تنبه لهذه الناحية هو سماحة السيد عمد صادق الصدر الرئيس السابق لمجلس التمييز الشرعي الجعفري ونشر في جريدة الأيام الغراء عدد الأحد ١٧ ٣ ١٣٩٠ .

نصت المادة ( ٢٠ ) من الدستور الموقت على ما يلي :

« يتولى رئاسة الجمهورية مجلس السيادة ، ويتألف من رئيس وعضوين » و نصت المادة (٢١) منه على ما يلي :

« يتولى مجلس الوزراء السلطة التشريعية بتصديق مجلس السيادة »

ومن مضمون المادة (٧٠) التي اثبتناها للايضاح نفهم ان المجلس يتألف من ملائة اشخاص وهو بمجموعهم يحققون شخصية رئيس الجمهورية ، والذي يستفاد من ذلك انه لو نقص واحد من هؤلاء الثلاثة تلاشت الصفة الشكلية لهذا المجلس لنقصانه ركناً من اركانه .

وإذا صح هذا الاشكال قانو ناً فاننا نرى ان مجلس السيادة - حينذاك - عند تصديقه لقانون الأحوال الشخصية كان فاقداً صفة الكمال .

فقد صدر في اليوم التاسع عثمر من جمادى الثاني لسنة ١٣٧٩ المصادف ليوم التاسع عشر من شهر كانون الأول لسنة ١٩٥٩ ، وكان يتألف المجلس وقتذاك من الرئيس نجيب الربيعي والعضو خالد النقشبندي ، وكان العضو الثاني – وهو الاستاذ علا مهدي كبة – قد قدم استقالته ، ولم يعين عضو بعد في محله ، وإذا كان المجلس يتألف في تلك الفترة من عضو ين فهل يمكن ان نعتبره محققاً للصفة المعنوية لرئيس الجمهورية ? .

ان الظاهر معنا يؤيد كون مجلس السيادة في تلك الفترة كان غير متصف بالصفة القانونية لمخالفته الصريحة للمادة (٢٠) من الدستور الموقت العراقي .

ثم انها لم نعثر على تصريح من المادة يفيد بأن آراء هذا المجلس تأخذ بالأكثرية وطبيعة ما يقتضيه الحلاق وجوب توفر آراء الرئيس والأعضاء حتى يمكن اعتباره مجلساً يحقق صفة رئيس الجمهورية .

وحتى لو اعتبرنا الأخذ برأي الأكثرية هو الطبيعي ، دون حاجة الى

تصريح في قانون ، فاننا نرى مع ذلك ان الأكثرية في الآراء غير متوفرة فيه ايضاً عند تصديقه لهذا القانون . ذلك لأن المجلس كان فاقداً للعضو الثالث فكانت صفته غير تامة قانوناً ، واجتماعاته غير شرعية والأخذ بآراء الأكثرية يستلزم انعقاد الجلسات بحضور الأكثرية وبخاصة اذا تذكرنا ان العضو الثالث كان مستقيلا ، ونص الدستور يقول ان المجلس يتشكل بثلاثة لا باتين .

اللهم إلا ان ندعي بأن اقرار هذا القانون من قبل الحكومة الثورية للرابع عشر من رمضان قد اكسبه الصفة القانونية .

وهذا مقبول ووجيه جداً ، ولكن يجب أن لا يطلق عليه صفة تعديل قانون الأحوال الشخصية المشرع في عهد ثورة ١٤ رمضان المبارك ، ومن قبل حكومته الموقرة ، إلا انه يستلزم بطلان مشروعية العمل بالقانون المذكور من حين تصديقه حتى انبثاق ثورة ١٤ رمضان ويجب اعادة النظر في القرارات والقسامات الصادرة بموجبه وارجاعها الى القوانين المتبعة قبل تشريع هذا القانون .

وبهذا نكون قد سددنا المنافذ على هذه المشكلة .

#### \* \* \*

ثانياً - طبيعة القضاء وتقييده بقانون:

تشكيل الحاكم الشرعية في العراق تمتد اصوله الى قرون بعيدة في تاريخ هذا البلد ، وكانت مهمتها الفصل في الحصومات بين الناس ، وفي العهد العثماني صنفت الى قسمين : شرعية ، ومدنية وكان ذلك في أواخر القرن الثالث عشر الهجري . وبموجب مرسوم عثماني صدر في بداية القرن الرابع عشر الهجري يعين وطائف كل من المحاكم الشرعية والمدنية ، واستمرت هذه التشكيلات الى ما بعد الاحتلال ، والى عهدنا الحميدي

وانحصرت مهمة المحاكم الشرعية في النظر بالمسائل الشرعية المتعلقة بالأحوال الشخصية (١) ، كا حددت مهمة المحاكم المدنية بالنظر في القضايا الجزائية والصلحية والتجاريه وغيرها .

فاذا يراد بمفهوم الأحوال الشخصية ?

عرفت بأنها « مجموعة القواعد التي تنظم علاقة الفرد بأسرته ، والتي تنظم ما يترتب على حالة الشخص الطبيعية من النتائج القانونية » (٢) .

وشرح المراد من هذا المصطلح الدكتور على يوسف موسى بقوله: «واياً كان هذا الاصطلاح ، وسبب هذه التسمية فانه يراد به الزواج وما يتصل به ، وانهاء الزواج وما يكون عنه ، والنسب وآ تاره ، والوصية والميراث . فكل ذلك احوال للانسان خاصة بذاته وشخصه نفسه » (٢) .

والذي اخاله ان هذا الاصطلاح دخيل من الفقه الغربي على الفقه الاسلامي لعدم اساس بعيد له ، وعلى كل فهو يشمل علاقة الفرد بأسرته اعتباراً من وجوده — كجنين — حتى تنتهي به الى ما بعد الموت مما يتعلق به و بعلائقه العائلية .

واختص هذا القسم من المواضيع الشرعية برجال الفقه الاسلامى ، وخاصة في مضامير القضاء ، ذلك لأنهم اعرف باستخلاص الاحكام الشرعية من منابعها الاصيلة .

ومن هنا جاء اختصاص هذه الحاكم بصفة القاضي ، وباقي المحاكم بصفة حكام . وعرفت المصادر اللغوية القاضي بأنه الحاكم الشرعي لأنه يفصل الدعاوى (١) سمى الاردن هذا القانون به (حقوق العائلة) وفي لبنان به (قانون الاسرة) وفي العراق سمى يبدء امره (قانون العائلة) .

- (٧) التطبيقات الشرعية والصكوك للاستاذ على احمد العمر: ٢٣.
  - (٣) احكام الاحوال الشخصية في الفقه الاسلامي : ١٨.

بين الخصوم ، ويحكم بها ، وببين الحق من الباطل » (١) .

وحددت المصادر الفقهية شروطاً للقاضي يجب ان تتوفر فيه ، ومنها « الاجتهاد » فلا ينفذ قضاء غير المجتهد ، وان بلغ من العلم والفضل ما بلغ » (٧) . وهذا الشرط نافذ عند جميع المذاهب إلا عند أبي حنيفة فانه لم يعتبر الاجتهاد ، وان اعتبركونه منصوبا عن الامام الأعظم (٣) .

وإذا كان الاجتهاد شرطاً فى القاضي ، فأي قسم من الاجتهاد قصده الشرط ؟ الظاهر انه قصد الاجتهاد المطلق (٤) ، الذي يجب على صاحبه العمل بفتوى نفسه .

- (١) اقرب الموارد: ١٠١١ /٢.
- (٢) دليل القضاء الشرعي للسيد على صادق بحر العلوم: ١١٢٠.
  - (٣) بداية المجتهد لابن رشد : ٢\٤٤٩ .
  - (٤) قسم الاجتهاد بلحاظ مراتب المجتهدين الى اقسام خسة :

١ – الاجتهاد المطلق – وذلك بأن يجتهد الفقيه في استخراج منهاج له في اجتهاده ، على نحو يكون مستقلا في منهاجه وفي استخراج الأحكام على هذا المنهاج ، فهو مجتهد في الاصول والفروع .

٧ - الاجتهاد في المذهب - وهو ان يجتهد الفقيه المنتسب الى مذهب معين في الوقائع على وفق اصول الاجتهاد التي قررها امام ذلك المذهب وقد يخالف الواحد منهم مذهب زعيمه في بعض الاحكام الفرعية ، وقد يطلق على الفقيه من هذا القسم اسم « المجتهد المنتسب » .

٣ - الاجتهاد في المسائل - التي لا رواية فيها عن امام المذهب و فق الاصول المجعولة من قبله ، وبالقياس على ما احتهد فيها من الفروع .

خريج – وهو الاجتهاد الذي لا يتجاوز تفسير –

ولو توسعنا فالى المجتهد المنتسب « الاجتهاد فى المذهب » وهو الذي يكون له الحق بافتاء العوام التابعين لامام ذلك المذهب فيما يجد لهم من مواضيع لم تعرف احكامها من قبل ذلك الامام .

وهذا المعنى لا يختص به الجعفرية ، بل هو جار في القضاء السني فانهم وإن سدوا باب الاجتهاد المطلق إلا ان باب الاجتهاد في المذهب مفتوح عندهم ، ويجب على عوام النياس ان يرجعوا في احكامهم الى عالم حي يكون مجتهداً على رأي احد المذاهب الاربعة ليفتيهم فيما يجد لديهم من احكام وفق اصول امامهم .

فعلى الحنفية — مثلا — ان يرجعوا الى عالم حي حنفي يفتيهم عن مسائلهم بما يستنبطه هو من اقوال ابي حنيفة في تلك المسألة .

واذا رجعت المسألة الى الاجتهاد والرأي كان القضاء تابعاً لذلك الرأي من ذلك العالم الموجود في كل عصر ، وإذا كان كذلك فلا يصح سن قانون للاحوال الشخصية يكون العمل به لازماً على القضاة في جميع الاجيال ، لأن هذا الشخصية يكون العمل به لازماً على القضاة في جميع الاجيال ، لأن هذا حول مجمل من اقوال أثمتهم ، او تعيين وجه معين لحكم يحتمل وجهين فاليهم المرجع في ازالة الحفاء والغموض الذي يوجد في بعض اقوال الأئمة واحكامهم ، هن الروايات المختلفة ، وترجيح بعضها على بعض من جهة الرواية ، أو من من الروايات المختلفة ، وترجيح بعضها على بعض من جهة الرواية ، أو من جهة الدراية .

وعلق استاذنا العلامة السيد على تقي الحكيم بعد ذكره لهذا التقسيم بقوله: «وربما كان الأنسب — تبعاً لاصول القسمة — ان يوزع الاجتهاد الى قسمين: مطلق ، ومقيد . والمقيد الى الاقسام الاربعة المذكورة لوجود قدر جامع بينها وهو الاجتهاد المقيد وفق اصول مذهب معين ، وهذا الاجتهاد المقيد هو القسيم للاجتهاد المطلق » .

القانون في حقيقته تقييداً للقاضي بمواد معدودة يسير عليها ، واخر اجا له من طبيعته اللا محدودة من الناحيتين العلمية والشرعية ، وعبارة عن سد باب الاجتهاد حتى في المذهب، في حين اتفق اخواننا من اهل السنة على ضرورة انفتاحه ، وتنادي غير واحد من الاعلام الى ضرورة فتح باب الاجتهاد المطلق ، وفي مقدمتهم ابن حزم الظاهري والمرحوم الشيخ المراغي ، وخاصة في الحوادث التي تجد ، فهي - على حد رأبه - تحتاج الى آراء محدثه (١) .

وقد يدعى البعض بأن قسماً من المذاهب الاسلامية يرى الحق للجهة المسؤولة ان تلزم الامة برأي من المذاهب كما نصت المجلة (٢) على ذلك ، او ان القضاء يتقيد ويتخصص بالزمان والمكان ، وهذا ما يحتاج الى شيء من الايضاح .

تقول المادة ( ١٨٠١) من المجلة « القضاء يتقيد و يتخصص بالزمان والمكان واستثناء بعص الحصوصيات مثلا الحاكم المأمور بالحكم بمدة سنة يحكم في تلك السنة فقط ، وليس له ان يحكم قبل حلول تلك السنة او بعد مرورها وكذلك الحاكم المنصوب في ناحية يحكم في جميع اطراف تلك الناحية وليس له ان يحكم في غير ناحية ، والحاكم المنصوب على ان يحكم في محكمة معينة له ان يحكم في تلك المحكمة فقط وليس له ان يحكم في آخر . . الخ

الى ان تقول: وكذلك لوصدر امر سلطاني بالعمل برأي مجتهد في خصوص ولما أن رأيه بالناس ارفق ولمصلحة العصر اوفق ، فليس للحاكم أن يعمل برأي مجتهد آخر مناف لرأي ذلك المجتهد وإذا عمل لا ينفذ حكمه » .

ان هذه المادة صريحة في اعطاء الحق للسلطان ان يفرض على الأمة الاخذ

(١) راجع رأي المرحوم المراغي عن ضرورة فتح باب الاجتهاد في رسالة الاسلام: ٢٥٧ إس ١ إج٣

(٢) المجلة : ٣٢٣ ط قسطنطنية .

براي احد المجتهدين ، و بعض المذاهب الاسلامية إذ جوزت ذلك باعتبار انالسلطان العثماني بمنابة خليفة للمسلمين فلا تجوز مخالفته ، والمنصوب من قبل امام المسلمين وخليفته فلابد ان يقوم مقامه وان يطاع . وقد شرح المرحوم الامام كاشف الغطاء رأي الامامية في ذلك بقوله : و « ان القضاء والحاكمية عند الامامية منصب إلهي لا دخل له بالسلطان ، ولا بغيره ينصبه العدل و جامعية الشرائط ، ويعز له زوال بعض الصفات الركنية من العقل والعدالة والاجتهاد فلا يتقيد بزمان ولا مكان ، بل له الحكم في كل مكان وكل زمان وحكمه لا يرد إلا إذا تبين عنده او عند حاكم أخر خطؤه او تقصيره فينتقض حكمه . نعم من الواجبات على السلطان العادل في زمن سلطانه و نفوذ امره ان ينصب قاضياً وحاكماً لحسم الخصومات في كل بلد لا يجوز الترافع عند حاكم آخر جامع للشرائط . نعم لو منع السلطان من الرجوع الى غير منصو به لمصلحة سياسية جاز ذلك وحرم الرجوع الى غيره لا نه حسب الفرض امام مفترض الطاعة .

وعليه فأكثرمواد هذا الفصل من المجلة لا محل لها على حسب اصول الامامية وقواعدهم فانه لا نصب ولا عزل ولا نايب ولا منوب » (١) .

على ان مفهوم المادة هذه ليس هو من قبيل ما نحن فيه من ان سن قانون احوال شخصية معناه سد باب الاجتهاد والتقليد ، بل من فروع ما تقدم عن ابن رشد من ان القضاء لا ينفذ إلا من الامام او ممن هو منصوب من قبله ، فلوكان منصوباً من قبله كان سعة نفوذ قضائه تابعاً لسعة نصبه وضيقه ، فان كان منصوباً في زمان خاص او في مكان او في باب خاص من ابواب الفقه ، او منصوباً على وفق مذهب خاص من المذاهب الاسلامية فليس له ان يتجاوز الى غيره لان الذي خوله سلطة القضاء هو المنصب من السلطان ، متقيد بالجهة التي اختص بها ليس خوله سلطة القضاء هو المنصب من السلطان ، متقيد بالجهة التي اختص بها ليس

<sup>(</sup>١) تحرير المجلة - للامام كاشف الغطاء : ١٨٦ - ١٨٨ / ٤ .

لها أن شجاورها الى غيرها .

وهكذا الحل في القاضي الذي خوله لمركز القضاء اجتهاده فحسب دون سلطة السلطان ، وعلى هذا فليس له ان يتجاوز اجتهاده في القضاء ذلك بأن يقضي – مثلا – بين المتخاصمين على وفق مذهبهما ، او على خلاف اجتهاده ، بل اللازم عليه هو القضاء على حسب اجتهاده لا غير ، والسير على طبق فتواه .

اما القاضي الذي يقصد قانون الاحوال الشخصية ذلك المشار اليه بعبارة المجلة فهو المنصوب من قبل السلطان او الامام الاعظم 6 وعليه الالتزام بمقتضى نصبه من حيث المكان والزمان والابواب الفقهية والمذاهب الاجتهادية .

وقد يعتمد على سن مثل هـذا القانون على القول بامكان تبدل الاحكام ببيدل الاحوال والعصر والزمان فذلك وان تخيله بعض المتأخرين من السنة غير ان قسما كبيراً منهم وجميع الشيعة لا يقولون به لمنافاته لحكم الاسلام ، واذا فكيف يمكن فرض مثل هذا القانون على هذه المجموعة الكبيرة من المسلمين . ثم ان المجلة واقوالها قد الغيت بالقانون المدني المرقم ( ٠٤ ) لسنة ١٩٥١، والغرض منه هو النطوير في التفكير القضائي ، وهذا يتنافى مع تحديد طبيعة

والغرض منه هو النطوير في التفكير القضائي ، وهذا يتنافى مع تحديد طبيعة القاضي المنسابة وراء تعمقها العلمي بسن قانون يجعله ضمن اطار محدد لا يستطيع ان يحيد عنه وإن كان يخالف مذهبه مخالفة صريحة .

#### \* \* \*

ثالثاً \_ معارضة الكثير من مواده للمذاهب الاسلامية :

وإذا انتهى بنا الحديث الى دراسة مواد القانون فنرى انها كانت تنقسم الى اربعة اقسام:

١ — ما تكون مخالفة للشريعة المقدسة ومعارضة لصريح القرآن الكريم والعمل بموجب هذه المواد باطل بالضرورة . وهذه الناحية التفت اليها حكومة

ثورة ١٤ رمضان فرفعتها بتعديلها ، وكانت تنصب على موضوع الميراث .

٧ — ما تخالف المذاهب الأربعة ، والالترام بها باطل في المذاهب السنية .

٣ — ما تخالف المذهب الجعفري ، والسير على وفقها غير جائز عندنا .

٤ — ما هو موضع خلاف عند الطرفين السنة والشيعة ، والعمل بمثل هذه المواد موضع اشكال إذا لم توافق رأي المرجع الفعلي لكل مذهب .

وإذا تمت هذه الغربلة في القانون لم تبق منه إلا بعض المواد التي تعد بالأصابع والتي هي موضع اتفاق ومثلها غير جدير بسن قانون خاص لها لعدم اهميتها نظراً

وعلى سبيل الايضاح نسوق بعض الأمثلة بما يتسع له صدر المجلة . ١ — المادة — ٦ ف ١ — د

تنص المادة على عدم صحة عقد الزواج إذا لم يشهد عليه بشاهدين متمتعين بالأهلية القانونية على عقد الزواج .

اتفقت المذاهب الأربعة على ان الزواج لا ينعقد إلا بشهود ، أما الامامية فيستحب الاشهاد عندهم ولا يجب .

ويترتب على ذلك انه لو تزوج جعفري دون ان يشهد على عقده احداً ، وأراد ان يسجل زواجه فللقاضي ان يمتنع عن ذلك على اعتبار ان عقده قد فقد شرطاً من شروط الانعقاد او الصحة المبينة ، ومنها شهادة شاهدين على عقد الزواج ، ومعناه ان الولد منهما غير شرعي في عرف القانون وشرعي في حكم المذهب الجعفري فكيف يمكن التلاؤم .

٢ - المادة السادسة : ف ٤

لقلتها واشتهارها .

<sup>«</sup> للزوجة طلب فسخ العقد عند عدم ايفاء الزوج بما اشترط ضمن عقد الزواج » .

للمذاهب الاسلامية تفصيل في ذلك .

قال الحنابلة: أذا شرط للزوجة أن لا يخرجهامن بلدها أو دارها أولايسافر بها أو لا يتزوج عليها صح العقد والشرط ، ويجب الوفاء ، فأن لم يفعل فلها فسخ الزواج .

وقال الحنفية والشافعية والمالكية: يبطل الشرط، ويصح العقد، ولكن الشافعية والحنفية اوجبوا لها والحال هذه مهر المثل لا المهر المسمى.

وقال الامامية: لواشترطت الزوجة اثناء العقدان لايتزوج عليها، أو لا يطلقها ولا يمنعها من الحروج متى تشاء والى اين تريد ، او يكون الطلاق بيدها ، أو لا يرثها وما الى ذلك بما يتنافى مع الكتاب ومقتضى العقد يبطل الشرط ، ويصح العقد .

وقالوا: ان الشرط الفاسد في غير عقد الزواج ربما يكون مفسداً للعقد، اما في الزواج فلا يفسد العقد ولا المهر إلا اشتراط الحيار ».

٣ - المادة التاسعة عشرة : ف - ١

« تستحق الزوجة المهر المسمى بالعقد . فان لم يسم او نغي اصلا فلهــا مهر المثل » .

عند الامامية : لولم يذكر المهر في عقد النكاح صح العقد و استحقت مهر المثل بالدخول .

لكن لو صرحا بنني المهر على وجه يكون من قبيل الشرط في ضمن عقد النكاح ان لا مهر لها مطلقاً حتى بعد الدخول بطل الشرط ، ولعلماء الامامية خلاف في بطلان النكاح ايضاً .

ولكن البعض صحح مثل ذلك وجعله من قبيل ما لم يذكر فيه المهر ،

وانها بالدخول تستحق مهر المثل (١) .

والحنفية ، والشافعية ، والحنابلة : يرون بانه لوتم الزواج بشرط عدم المهر صح العقد ، وكان حكمه حكم عدم ذكر المهر بالمرة . اما المالكية فانهم قالوا : يفسد العقد قبل الدخول ، ويثبت بعده بمهر المثل (٢) .

ع – المادة الحادية والعشرون :

« تستحق الزوجـة كل المهر المسمى بالدخول او بموت احــد الزوجين ، وتستحق نصف المهر المسمى بالطلاق قبل الدخول » .

في استحقاق الزوجة كل المهر اختلاف كبير في المذاهب الاسلامية لم تحط به هذه المادة .

فالامامية: ترى ان الصداق يملك بأجمعه للزوجة بالعقد ملكاً متزلزلا ، ويستقر بأحد امور اربعة:

١ — الدخول اجماعا . ٢ — ردة الزوج عن فطرة .

٣ - موت الزوج . ٤ - موتها - على الاشهر . فان تعقبه طلاق قبل الدخول ملك الزوج النصف ، وكذا في موت احدها على الأظهر (٣) .

المالكية: الامور التي يتقرر بها كل الصداق ثلاثة:

[۱] الوطء ، ويشترط فيه ان يكون واقعاً من بالغين ، وان تكون المرأة مطيعة . [۲] موت احد الزوجين . [۴] اقامة الزوجة سنة عند زوجها وان لم يدخل بها .

الحنفية : يتأكد المهر في خمسة موارد :

- (١) الجواهر في الاولى من مسائل الطرف الثاني فى التفويض.
  - (٢) الزواج والطلاق لمغنية : ٦٤ .
  - (٣) منهاج الصالحين للامام الحكيم : باب المهر ١٥٦ .

[١] الوطء حقيقة . [٢] موت احد الزوجين . [٣] الخلوة الصحيحة (١) [٤] ما اذا طلق امرأته طلاقا بائناً بعد الدخول بها ، ثم رجع اليها ثانياً وهي في عدتها منه بمهر جديد ، فإن المهر المسمى لها في العقد الثاني يثبت جميعه بمحرر العقد بدون دخول أو خلوة . [٥] ازالة البكارة باصبع أو نحوه . الشافعية : يتأكد في أمرين : المنافعية

[١] الوطء . [٢] موت احدها قبل الوطء .

الحنابلة: في اربعة موارد:

[١] الوطء في قبل أو دبر ، ولو كان ممنوعا بأن وقع في حيض او نفاس أو غيرها . [٢] الخلوة . [٣] اللمس بشهوة ، والنظر الى فرجها بشهوة ، وتقبيلها ولو بحضرة الناس . [٤] موت احد الزوجين (٢) .

• - لم يشترط القانون في حكم الطلاق وقوعه بشاهدين ، ولعل الاختلاف الكبير بين الامامية والمذاهب الأربعة هو اشتراط الامامية الاشهاد على صيغة الطلاق ، وانه لا يقع من غير اشهاد عدلين ، ولا يكفي شاهد واحد ولو كان عدلا في حين ان المذاهب الأربعة لا تشترط ذلك .

٦ – الخامسة والثلاثون : ف ١

« لا يقع طلاق الأشخاص الآتي بيانهم » :

«السكران ، والمجنون ، والمعتوه ، والمكره ، ومن كان فاقد التمييز من غضب ، أو مصيبة مفاجئة ، أو كبر أو مرض » · ·

(١) جاء في (الفقه على المذاهب الأربعـة : ١١١ | ٤) معنى الخلوة هي ( ان يجتمعا في مكان ، وليس هناك مانع يمنعها من الوطء ، لا حساً ، ولاشرعا

(٢) الفقه على المذاهب الأربعة : ١١٠ – ١١٥ | ٤ .

في المادة تفصيل في المذاهب الاسلامية :

الامامية : لا يصح طلاق الصبي وإن بلغ عشراً ، ولا المجنون وإن كان جنونه ادوارياً إذا كان الطلاق في دور الجنون ، ولا طلاق المكره وإن رضي معد ذلك ، ولا طلاق السكر ان ونحوه مما لا قصد له معتداً به » .

أما في المذاهب الأربعة:

طلاق السكران:

قال ابو حنيفة ومالك : انه يقع منهما ، وللشافعي قولان أصحهما الوقوع ، وعن احمد روايتان أظهرها الوقوع ، وقال الطحاوي والكرخي من الحنفية والمزني وابو ثور من الشافعية انه لا يقع (كتاب الرحمة : ١٣٨ ) .

وجا، في (الفقه على المذاهب الأربعة: ١٨١ /٤): «اما الذي لم يزل عقله ولكنه يغطي ويستتر بسبب تناول مسكر من خر وحشيش وافيون وهو وكوكايين ونحو ذلك من المخدرات التي تغطي العقل ، فان تناولها الشخص وهو عالم بأنها تزيل العقل ليسكر ويطرب ، فذهب عقله وطلق امرأته فان طلاقه يقع عليه ، وان تناولها وهو يعتقد أنها لا تسكر . أو تناولها لتوقف ازالة مرضه عليها ، فغاب عقله وطلق فان طلاقه لا يقع » .

طلاق المكره: جوزه ابوحنيفه ، اما الشافعية والمالكية والحنابلة فقالوا انه لا يقع إذا نطق به دفاعا عن نفسه » .

وفي المذاهب شروط للمكره.

طلاق الغضبان : قسم ابن القيم الحنبلي الغضب الى ثلاثة اقسام : ١ ـ ان يكون الغضب في اول أمره ، فلا يغير عقل الغضبان بحيث يقصد

ما يقوله ويعلمه ، ولا ريب في ان الغضبان بهذا المعنى يقع طلاقه وتنفذ عباراته

باتفاق .

ان یکون الغضب فی نهایته بحیث یغیر عقل صاحبه و یجعله کالمجنون
 الذی لا یقصد ما یقول و لا یعلمه ، و لا ریب فی ان الغضبات بهذا المعنی لا یقع طلاقه ، لأنه هو و المجنون سواء .

٣ ـ ان يكون الغضب وسطاً بين الحالتين ، بأن يشتد و يخرج عن عادته ولكنه لا يكون كالمجنون الذي لا يقصد ما يقول ولا يعلمه ، والجمهور على ان القسم الثالث يقع به الطلاق (١) .

لم اعثر في المصادر الفقهية على حكم الفقرات الأخيرة من المادة « او مصيبة مفاجئة ، او كبر ، او مرض » وإذا ادخلناها جميعاً تحت عنوان « من كان فاقد النمييز » فان هذه الحالة الشاذة حكمها حكم المجنون الادواري ظاهراً .

٧ — المادة الخامسة والثلاثون : ف ٢

ولا يقع طلاق « المريض في مرض الموت او في حالة يغلب في مثلها الهلاك اذا مات في ذلك المرض او تلك الحالة وترثه زوجته » .

للمذاهب الاسلامية تفصيل في هذه المادة:

فالامامية يقولون: « يصح طلاق المريض لزوجته ، وليكنه مكروه ، فاذا طلق ورثته سواءاً كان الطلاق رجعياً أم بائناً إذا مات قبل انتهاء السنة ، ولم يبرأ من مرضه الذي طلق فيه ولم يكن الطلاق بسؤ الها ، و لم يكن خلعاً ولا مباراة ولم تتزوج بغيره ، فلو مات بعد انتهاء السنة ولو بلحظة أو برى من مرضه فمات ، او كان الطلاق بسؤالها أو كان الطلاق خلعاً أو مباراة ، او كانت قد تزوجت المرأة بغيره ، لم ترثه ، ولو تزوجت به ورثته دواماً كان أو انقطاعا وإن لم يدخل به ما نعم إذا كان الطلاق رجعياً ومات في العدة ورثنه على كل حال ، وكذا لومات في العدة الرجعية فانه يرثها » ( منهاج الصالحين للامام الحكيم : ١٦٦ -١٦٧ ) . . في العدة الرجعية فانه يرثها » ( منهاج الصالحين للامام الحكيم : ١٦٩ - ١٦٧ ) .

وفي المذاهب الأربعة .

« ذهب ابو حنيفة ، ومالك واحمد بن حنبل الى ان المريض اذا طلق زوجته طلاقا بائنا ثم مات في مرضه الذي طلق فيه انها ترث منه ، إلا ان ابا حنيفة يشترط في ارثها ان لا يكون الطلاق عن طلب منها . وللبشافعي قولان اظهرها لا ترث ، والى متى ترث على قول من يورثها ? . فقال ابو حنيفة : ترث مادامت في العدة فان مات بعد انقضاء عدتها لم ترث ، وقال احمد : ترث ما لم تنزوج ، وقال مالك : ترث وإن تزوجت ، وللشافعي اقوال : احدها ترث ما دامت في العدة والثاني ما لم تنزوج ، والثالث ترث وان تزوجت » (الرحمة لعبد الرحمن العدة والثاني ما لم تنزوج ، والثالث ترث وان تزوجت » (الرحمة لعبد الرحمن العدة والثاني ما لم تنزوج ، والثالث ترث وان تزوجت » ( الرحمة لعبد الرحمن العمة والثاني ما لم تنزوج ، والثالث ترث وان تزوجت » ( الرحمة لعبد الرحمن العمة والثاني ما لم تنزوج ، والثالث ترث وان تزوجت » ( الرحمة لعبد الرحمن العمة المنتفرة والثاني المنتفرة والثانية و وميزان الشعر الي ١٢٩٠ ) .

٨ — المادة الثَّامنة والأربعون : ف - ١

« عدة الطلاق والفسخ للمدخول بها ثلاثة قروء » .

حشرت هذه المادة جميع انواع عدة المطلقات المدخول بهن بثلاثة قروء في حين ان في ذلك تفصيلا كبيراً نتعرض له باختصار .

اولا — المطلقة الصغيرة دون التسع:

فالامامية والحنابلة لا يوجبان العدة على التي لم تكمل التسع وإن دخل بها ، وطاقت الوطء .

المالكية والشافعية قالا ايضاً بعدم العدة على الصغيرة بشرط أن لا تطيق الوطء وتجب على من تطيقه •

اما الحنفية فقالوا: بوجوب العدة عليها ولو طفلة • ثانياً — المطلقة التي أكملت التسع ولم تكن حاملا:

فالامامية ترى عدتها ثلاثة اطهار إن كانت حرة ، فاذا رأت الحيضة الثالثة فقد خرجت من العدة ، اما إذا كانت امة فعدتها طهران ، فاذا رأت الحيضة

الثانية فقد خرجت من العدة •

اما المذاهب الأربعة: فتعتد بثلاثة قروء على ان تكون حرة ، وإن كانت امة فقران ، وفسر الاقراء مالك والشافعي بمعنى الاطهار فيكون إذا طلقها في آخر لحظة من طهرها احتسب من العدة ، وأكملت بعده طهرين ، اما الحنفية فضمروه بالحيض فلابد من ثلاث حيظات بعد الطلاق ، ولا يحتسب حيض طلقت فيه ، وللحنابلة روايتان ،

ثالثًا - المطلقة الحامل:

عند الامامية عدة الحامل حرة كانت او أمة في الطلاق والفسخ والوطء بالشبة مع وضع الحمل ولو كان سقطاً تاماً او غير تام حتى لو كان مضغة او علقة . ولا يكفي في صدق الوضع خروج البعض ، كما لا يكفي وضع احد الحملين إذا كان أكثر من واحد إلا بعد ان تضع جميع ما في بطنها .

وعند المذاهب الأربعة : أن عدتها وضع الحمل ولكن بشروط تتفق عليها كل المذاهب في بعضها وتختص كل منها يبعض • فالشروط المتفق عليها :

١ - ان ينفصل الحمل منها جميعها ، فان نزل بعضه ولو ثلثاه فان عدتها لا تنقضي ، والشافعية يربون انه لو مات في بطنها ومكث سنين كثيرة ولم تلده فان عدتها لا تنقضي ، واجمعوا بأنه لو كانت حاملا بائدين فعدتها تنقضي بانفصال الثاني .

ان يكون الولد مخلفاً ، فاذا اسقطت قطعة لحم لم يظهر فيها جزء انسان ، او علقة فان عدتها لا تنقضي بها ، بل لابد من انقضاء عدتها بثلاث حيضات ، ويكتني المالكية ان يكون حملا ولو قطعة لحم .

٣ - واتفق كل من المالكية والشافعية بهذا الشرط:

« ان يلحق الولد بالزوج بأن يثبت نسبه منه ، فاذا لم يلحق فلا بد من بعد الوضع ان تعتد باربعة اشهر وعشرة ايام اذا كان زوجها متوفياً ، اما المطلقة

فانها بعد وضع حملها من زنا وهي تحته فان عدتها لا تنقضي إلا بثلاثة اطهار تحسب لها بعد وضع الحمل — وهو مما يختص به المالكية — ، وأما الشافعية فيرون انه يكفي نسبة الحمل الى رجل له حق في العدة ولو احتمالا (١) .

ع - و يختص المالكية بشرط رابع هو : « ان تثبت خلوة بها زمناً يمكنه ان يطأها فيه » .

كا اتفقت المذاهب الاسلامية الحمسة على ان أقل مدة الحمل ستة اشهر ، اما أكثرها فعند الشافعية ، والحنابلة ، اربع سنوات ، وعند المالكية خمس سنوات وعند الحنفية سنتان ، وعند الامامية تسعة اشهر ، أوعشرة أو سنة ، والمشهور الأول ، والأظهر – عند الامام الحكيم – الأخير .

رابعاً - المطلقة الآيسة:

الامامية خاصة لا يوجبون العدة عليها ، وإن حكمها حكم غير المدخول بها ، أما التي بلغت ولم تر الحيض ابداً ، أو بلغت سن اليأس فتعتد بثلاثة اشهر هلالية. وإذا طلقت الزوجة ورأت حيضة ، ثم يئست أكملت العدة بشهرين .

أما المذاهب الأربعة : فتعتد المطلقة الآيسة من المحيض بثلاثة اشهر من تاريخ طلاقها ، أما المرأة التي تبلغ الحيض ولم تره فان حكمها حكم اليائسة .

وإذا شرعت اليائسة في العدة بالأشهر ، وحاضت اتناءها فان عدتها تنتقل من الأشهر الى الحيض فيجب أن تستأنف العدة بثلاثة اشهر ، ولا تحسب الحيضة من الأشهر الى الحيض فيجب أن تستأنف العدة .

وعدة الآيسات الاماء عند الحنفية والشافعية نصف عدة الحرة ، أما الحنابلة

(١) وفسر الشافعية الاحتمال بأنه يدخل بذلك الوطء بالعقد الصحيح ، والفاسد ، والوطء بشبهة فان الحمل الحاصل بسبب واحد من هذه الأشياء الى الوطئ فيوجب العدة ، أما وط الزنا فانه لا عدة فيه .

فشهر ان كاملان ، وأما المالكية فلهم ثلاثة أقوال :

١ – تساوي الحرة بثلاثة اشهر .

٧ — تعتد بشهرين كرأي الحنابلة .

٣ - بشهر ونصف كالحنفية والشافعية .

\* \* \*

والآن وقد استوعبنا هذا القدر من المفارقات أليس في كل هذا ما يبرر الغاء هذا القانون الذي لو حاولنا فحص جميع فقراته ومواده لما تمكنا ان نخرج بأكثر من مسائل معدودة \_ لا تتجاوز الأصابع \_ متفق عليها . أما الكثرة منها فهي موضع اختلاف المذاهب ، وعمل كل مذهب من الحمسة بما يخالفه باطل غير جائز عند أثمته .

وكلتي الأخيرة لأبطال ثورة ١٤ رمضان المبارك أن يعيدوا النظر فيه ويعملوا على الغائه فان ارضاء غالبية الشعب خير من مسايرة أفراد يرون في بقائه نوعا من التقدم والنهوض بالمستوى العائلي ١١ والله الموفق للصواب .

محمد بحر العاوم

كلية الفقه

خط رسول الله (ص) خطأ وقال : هذا سبيل الله ، وخط عن يمينه خطوطاً وعن شماله خطوطاً وقال : هذه سبل وعلى كل سبيل شيطان يدعو البه ، ثم تلا قوله تعالى : « وإن هذا صراطي مستقيماً فاتبعوه ولا تتبعوا السبل فتفرق بكم عن سبيله » .

# الحج في سطور

بسم الله الرحمن الرحيم • ولله على الناس حج البيت من استطاع اليه سبيلا ومن كفر فان الله غني عن العالمين • [قرآن كريم] الحج : هو القصد الى مكة لأداء المناسك المخصوصة في أيامه المعدودات • ويجب في العمر مرة واحدة مع توفر شروطه •

شرائط وجوبه: البلوغ ، العقل ، الحرية ، الاستطاعة .

مقومات الاستطاعة : اتساع الوقت ، توفر الزاد والراحلة ، توفر الأمن على النفس والمال والعرض ، الرجوع الى الكفاية

أقسامه: ينقسم الحج الى ثلاثة أقسام: (١) الأفراد ، (٢) القران ، وها لأهل مكة وتوابعها المحددة شرعاً ، (٣) التمتع وهولغير اهل مكة وتوابعها .

وسنعرض له فقط لأنه موضع تكليفنا .

حج التمتع: يتألف من العمرة ، والحج .

واجبات العمرة — وتسمى عمرة التمتع — : الاحرام من المقيات ، الطواف حول البيت ، صلاة الطواف في مقام ابراهيم أو ما جاوره ، السعي بين الصفا والمروة ، التقصير .

واجبات الحج: الاحراممن مكة ، الوقوف في عرفات من زوال اليوم التاسع من ذي الحجة الى الغروب ، الوقوف في المزدلفة من فجريوم العيد الأضحى الى طلوع الشمس، رمي الجمار في منى يوم العيد ، النحر أو الذبح في منى يوم العيد ، الحلق أوالتقصيريوم العيد في منى الطواف عول الكعبة ، صلاة الطواف ، السعي بين الصفا والمروة ،

طواف النساء ، صلاة طواف النساء ، المبيت في منى ليلة الحادي عشر ولبه الناني عشر ، رمي الجمار الثلاث في اليوم الحادي عشر والثاني عشر . فوائده : لعل من اهم فوائد الحج ما يلي :

التصفية الروحية نتيجة الانقطاع الى الله تعالى والتعلق به والخضوع
 المه تمام الخضوع

تعرف المسلمين بعضهم على بعض مما يشد من الرابطة الاسلامية
 بشكل أقوى ، فيدفع الى التقارب بما يمهد الى الوحدة الاسلامية الشاملة .

هيئة التحرير

وفرض عليكم حج بيته الحرام، الذي جعله قبلة الانام، يردونه ورود الانعام، ويألهون اليه ولوه الحمام، جعله سبحانه علامة لتواضعهم لعظمته، وإذعانهم لعزته، واختار من خلقه سماعاً اجابوا اليه دعوته، وصدقوا كلته، ووقفوا مواقف انبيائه، وتشبهوا بملائكته المطيفين بعرشه، يحرزون الارباح في متجر عبادته، ويتبادرون عند موعد مغفرته، جعله سبحانه وتعالى للاسلام علماً، وللعائذين حرماً، فرض حجه، وأوجب حقه، وكتب عليكم وفادته، فقال سبحانه: فرض حجه، وأوجب حقه، وكتب عليكم وفادته، فقال سبحانه: فرض حجه، وأوجب حقه، وكتب عليكم وفادته، فقال سبحانه:

الامام امير المؤمنين (ع)

# تعريف بالمذاهب الأدبية المعاصرة

بقلم : جعفو هادي

100000

: عهد

لم تعرف العصور القديمة هذه المذاهب الأدبية التي سميت بالمعاصرة ، وإنما أخذت تتكون وتنمو ابتداءاً من عصر النهضة .

ويقصد من المذاهب الأدبية من الناحية النظرية ، المذاهب التي وضع اصولها والسها ، ومميزاتها الشعراء أو الكتاب أو النقاد ، وإذا أردنا أن نبحث عن الاسباب التي من أجلها تعددت المذاهب وأينا ان هناك أكثر من جواب لهذا السؤال ،

فبينا نرى الدكتور على مندور في كتابه (في الأدب والنقد) يقول:

« والتي تجب الفطنة اليه عند البحث في نشأة المذاهب الأدبية هوأن لا تتصور أنه قصد الى خلقها ، فوضع الشعراء أو الكتاب اصولها من العدم ، ودعوا الى اعتناق تلك الاصول وذلك لأن الحقيقة التاريخية هي أن المذاهب الأدبية حالات نفسية عامة ولدتها حوادث التاريخ وملابسات الحياة في العصور القديمة المختلفة وجاء الشعراء والكتاب والنقاد فوضعو المتعبير عن هذه الحالات النفسية اصولا وقواعد يتكون من مجموعها المذاهب » .

فاذن مي حالات نفسية تصنعها حوادث التاريخ فتكون مذهباً على هذا

التعليل .

زى العالم الاجتماعي اولدمس هكسلي في كتابه (الوسائل والغايات) يرد تعددالمذاهب الى تعدد الأمزجة واختلافها وتبايها فيقول: «ثمقامت محاولة جديدة المام الحركة الأدبية الابداعية ترمي الى احياء المزاج الله فاوي ، وعقب ذلك المزاج الصفر اوي من اج الرجل المقحام الجرى " . ويرجع بعضهم هذا التعدد الى تطور طبيعي في تاريخ الأدب ، وإن كل قديم لابد وان يعقبه جديد ، وحينما ينمو هذا الجديد ويتأصل يطغى على القديم ، ثم يعتبر كل من ينظم أو يكتب في ذلك هذا الجديد ويتأصل يطغى على القديم ، ثم يعتبر كل من ينظم أو يكتب في ذلك المذهب رجعاً لا يتمشى مع سنة التقدم والتطور في الحياة .

ولكن الظاهر ان سبب تعدد هذه المذاهب راجع الى التقدم الفكري والنمو العقلي وإلأفكار والآراء الاجتماعية والفلسفية التي استحدثت في العصور المتأخرة، واقصد بذلك من بداية عصر النهضة الذي يعتبر بداية نهضة لجميع البشرية، فقد أثر هذا التقدم في جميع احوال الحياة وفي الجماعات والافراد حتى في سلوكهم الحاص.

فاننا نرى أن عصر ما قبل النهضة لم يكن ليعرف هذه المذاهب بالشكل الذي نعرفه اليوم وإن كان هناك ادباء يمثلون بعضاً من هذه المذاهب ولكن لا على الساس انها مذاهب معينة لها خطوطها العريضة ولها اتباعها ومؤيدوها .

وكذلك نرى إن بعض المذاهب الأدبية قد تبنت نظرية فلسفية معينة ظهرت الى الوجود بعد عصر النهضة ووصفت اسس ذلك المذهب على وفق تلك النظرية ونظير ذلك واضحاً من خلال دراستنا لبعض المذاهب الأدبية ، كالمذهب الكلاسيكي فالمذهب الاتباعي أوالكلاسيكي نشأعند الاغريق والرومان ، وكلة كلاسيك مشتقة من كلة لاتبنية .

ومعناها الاصلي اسطول حربي أو بحري أو وحدة في هذا الاسطول أو مطلق وحدة . بحيث اصبحت تفيد وحدة من الطلبة يكونون فصلا ومون هذا العنى الأخير اخذت الكلمة أي الادب المدرسي بمعنى انه الادب الذي افلت من

طوفان الزمن فبقي حياً • وكان من الجودة بحيث أصبح وسيلة التربية في الفصول • فبقراءته تثقف العقول • وتهذب المشاعر •

وهناك تفسير آخر لكلمة (كلاسيك) وهي انها مشتقة من كلة (كلاسوس) التي تشير الى الطبقة العليا من الشعب في روما القديمة وهم جماعة الاشراف والاثرياء ذوي المكانة في مجتمعهم القديم وقد شبهت بهذه الطبقة الاجتماعية المترفة الأدباء والشعراء الذين صعدوا بأدبهم وفنهم الى منزلة رفيعة في المجتمع ، وبعد ذلك صارت كلة كلاسيك تدل على كل شعر رائع وأدب رفيع حى ، والأدب الكلاسيكي يحترم قواعد اللغة واصولها كما قرر العلماء .

وبالاضافة الى هذا فهو ادب عقلي يقصد الى الحقائق العامة لا الى حالات الفن الفردية النابعة من ذات الشاعر الأديب وبهذا المعنى فانه يعتبر شعر الجاهليين وصدر الاسلام ومن ينحو نحوهم شعراً كلاسيكياً •

وأغلب شعراء الكلاسيكية يحتذون حذو القدامى في البلاغة والشاعرية والاسلوب والصياغة مقلدين فيا ينظمون لغيرهم من الأوائل •

ويغلب عليهم ايضاً روح التأثر بأفكار ومعاني وخيالات وأساليب القدامى • يقول على غلاب في مقدمة كتابه (ادباء الرومانتيكية الفرنسية): «إن الكلاسيكيين يستعيرون المشاعل الأثرية لينيروا بها الطريق امام معاصريهم وإن الآخرين كانوا يوقدون ذبالات قلوبهم ليضيؤا بها سبل من حولهم حتى لقد قيل عنهم : إنهم نزلوا عن حياتهم لمعاصريهم ليتخذوا منها موضوعات لتجاربهم التى تستطيع احاسيس اعمهم ومشاعرها في عصرها الراهن أن تلغى فيها ذواتها وأن تعثر بين طياتها على أرقى ثرواتها » •

ولما كان الادب الكلاسيكي ادباً يقصد الى الحقائق العامة فقد كثر فيه انتاج الادب المسرحي ٠

فهو لم يمد يخلف لنا شعراً غنائياً أو قصصياً إلا قليلا وعلى العكس من ذلك الادب الرومانتيكي كما سأبينه .

المذهب الرومانتيكى: أو الرومانسي: وقد ظهر هذا المذهب في فرنسا قبيل القرن التاسع عشر بعد الثورة الفرنسية ، وفيا أعتقد ان سبب ظهوره في فرنسا فرنسا بالذات هوالثورة الفرنسية فان الثورة الفرنسية لم تكن ثورة سياسية فحسب بل هي ثورة اجتماعية صناعية قلبت الحياة الفرنسية والقارة الاوربية الى وضع جديد معاكس للوضع القديم تماماً ،

ولما كان الادب الكلاسيكي يعتبر ادباً قديماً فلا شك ان رد الفعل سيكون عتماً ويظهر ازاؤه لون جديد من الادب من الأدب على كل اشكال القديم وبالفعل فقد ظهر المذهب الرومانتيكي فقد فزع الادباء والشعراء الى نفوسهم ووجدانهم يلوذون بتجاريها الباطنة ، ويهتمون بمشاهد الجمال والطبيعة ويميلون الى الاصالة والابتكار والجديد ، من متحررين في افكارهم واساليبهم منبعثين في آثارهم عند انفعال قوي .

وقد حاربت هذه المدرسة المذهب الكلاسيكي حرباً لا هوادة فيها داعية الى حرية الفن والحيالات والرؤى .

ولكن هذا المذهب لم يوضع له تعريف يحدد معالمه واصوله التي يستند عليها سوى أنه رد فعل للكلاسيكي .

وهذا لا يصلح أن يكون تعريفًا .

بل تعليلا لسبب ظهوره .

نعم عرف (استندال) بنعريف لا نعرف مداه من الصحة وهو «ان الرومانتيكي هي الفن الذي يقدم الى الشعوب ثماراً ادبية جديرة بأن ترضيها وتروقها في كل ما يتعلق بناريخها وعاداتها وعقائدها والكن في اوضاعها الراهنة »

ولقد أطلق هذه التسمية على هذا المذهب في كتابه « راسين وشكسبير » .

وإذا نظرنا الى المذهب الرومانتيكي بهذه العين التي ترى فيه مرآة عصره وصورة لأحاسيس بيئته وكيف يرسم ميولها ورغباتها ويصور محنها وآلامها ويسجل في منتجاته آمالها وأحلامها .

إذا نظرنا هذه النظرة الى الرومانتيكي وجب أن نغض النظر عن الزمات والمكان اللذين نشأ فيهما .

«فاستندال اعتبردانتي الشاعر الايطالي رومانتيكياً رغمانه سبق الرومانتيكية ولم بخمسة قرون » على ان هذا التعريف أغفل الجانب الفردي من الرومانتيكية ولم يؤكد على الجوانب الماطفية وهي الطاغية على الأدب الرومانتيكي ولعله قصد الى رومانتيكية أخرى غيرما نعرف ، والمذهب الرومانتيكي مذهب عاطفي فردي يهتم بمشاعر الفرد خاصة ويترنم بها وهو مذهب قليل الاحتفال بمجاراة العقل والخضوع لأحكامه .

وهذا المذهب وإن أكثر من الشعر الغنائي أو الوجداني إلا انه قد طرق كافة الفنون الأخرى ، ثم ان الرومانتيكية رغم هذا التجاوب مع احاسيس الانسان وعواطفه وآماله فقد جلبت الى الأمم التي احتضنتها روح التشاؤم والانقباض وافعمت نفوس الشباب حزناً ويأساً وضعفاً وتخاذلا وعودتهم على التباكي والولولة وتجسيم صور الآلام وتضخيم مظاهر الأحداث التى تقع لهم وابرازها في اطارات عظيمة لا تتناسب مع ما يشغلها .

#### المذهب الرمزي:

ولقد ظهر الأدب الرمني منذالقدم لكن لا كمذهب خاصله أتباعه وانصاره من الأدباء وإنما كان يتمثل في شكل من أشكال الاسلوب الذي يجنح اليه الأدباء حين يجدون المقام يدعو له والحاجة ماسة اليه .

ولقد نشأ كنيره من الظواهر الأدبية ضيق المجال بادئ ذي بدء لا يتجاوز حدود الأساليب البلاغية التي تنشأ سطحية لا عمق فيها ثم تأخذ في النمو والاتساع والعمق والمذهب الرمزي الحديث الذي انتشر في البلاد العربية في الآونة الأخيرة لم يكن إلا انعكاساً وتقليداً للمذهب الرمزي الذي ظهر في فرنسا في النصف الثاني من القرن التاسع عشر وقد ظهر هذا المذهب بشكل ثورة على التقاليد الشعرية القديمة والمذاهد الأدبية .

وأعلنان العالمليس إلا مجموعة طلاسم ودنياً تخلقها المخيلة الجبارة لا الملاحظة العابرة ، ويعتقد هؤلاء . إن هذا اللون من الأدب هو محاولة جديدة للافصاح عن العواطف المكبوتة في أعماق النفس الانسانية .

والشعر الرمزي أثار خلافات و اسعة ما زالت قائمة حتى الآن شأن كل جديد طارئ.

فينها ترى السحري يقول: « إن هذا النوع من الشعر ينفث في الجو الأدبي أنساماً عذبة جديدة ، ويزجي الى النفس والذهن غذاءاً لا عهد لهما به » ويتجاوز هذا الناقد التركية الى الدعوة الى تقبل كل مذهب جديد قائلا: « وإذا خفيت البلبلة من مسايرة مذهب أدبي جرى فهذه البلبلة اذا حدثت فلن تطول وهي عندي خير من الاخلاد الى الجمود والقناعة بما ورثه السلف من قرون وقرون » ويقول بعضهم: « إن الرمزية تعتبر نوعاً من أساليب البيان العربي يلجأ اليها الأدبب حين يريد أن يبعث بأفكاره عن طريق الايجاء والاغراء على قاعدة ان الاشارة قد تغني عن العبارة ، وإن التلميح أفعل في النفس من التصريح ، وإن التلميح أفعل في النفس من التصريح ، وإن

ويقول هؤلاء ايضاً: إن غرض المذهب الرمزي هو تصوير المعاني المحتجة وراء مظاهر الطبيعة وعرضها كألواح فنية رائعة تنديج فيها النفس و تظل راتعة بها

كأنها في حلم جميل ، وغرضه الثاني المروج بالنفس الانسانية الى عالم الكال والصفاء ومعرفة المثل العليا المنبثة فيه ، وغرضه الثالث خلق الأفكار الجديدة وابتداعها عن طريق امتدادها في النفس ، بينا نرى البعض الآخر يعتبره أدباً مبهما لا تدرك معانيه ، ولا تفهم اشاراته ومغازيه .

تقول نعات احمد فؤاد: « والشعر الرمني فيه الغموض والذاتية تستسر معانيه وكثيراً ما تخفى ، ومن مظاهر الرمنية تلك الصور التي تصاحب القصائد في دواوين الرمنيين » وتقصد بتلك الصور هي صور الغموض والتعمية المنتشرة في القصائد هنا وهناك . ويعزو الياس ابو شبكة ظهور الرمنية في الشعر الى قصيدة « اديب مظهر » الرمزية « النسيم الأسود » إذ يرى انه في سنة ١٩٢٣ .: « تفشى هذا الوباء في الناشئة فاتجهت من الشعر الروحاني الصوفى الى الشعر الرمني كا فهمته أو بالأحرى الى الجانب المريض من هذا الأدب » .

ويتساءل الزيات عن الأسباب التي جعلت أكثر اتباع الرمنية من كتاب لبنان وشعرائه ، ويختني هذا التساؤل بعد ان يرجع السبب الى أن لبنان وثيق الصلة بأدب فرنسا فهو يحذو حذوه ويسير على ضوئه ويرجع ايضاً سبب كون الرمنية مذهباً مستقلا الى امرين :

ا — نوع من الصوفية قد اعترى بعض النفوس اللطيفة فاستشعر وا السمو على الناس بذكاء القلب وسلامة الذوق وصفاء الحس فتعودوا في الفراغ شيئًا وتوهموا في الظلام نوراً ثم عبروا عن اشياء لا تدرك بكلمات لا تفهم .

توع من الأغراب يصيب بعض النفوس الماجنة فيجدون لذتهم
 وفكاهتهم في أن يغربوا على عقول السذج بهذه الألفاظ والجمل الجوفاء

والحقيقة : إن الأدب الرمزي ضرب من العبث يتنافى وطبيعة الادب العربي الذي تكون الجدية من أقوى خصائصه فهو لم يعبر عن المشاكل الاجتماعية تعبيراً

بيناً واضحا ، ولم يساعد الناشئة الجديدة على الفهم ولم يرب فيهم ملكة البيان والوضوح ولم يجاوز الفطرة والسليقة العربية وهو بعيد عن روح العصر الذي يدعو الى تكافؤ الفرص وافساح المجال لجمهور الشعب واباحة العلم والادب والفن لاكر عدد ممكن من الناس . وإذا كانت قوة البيان وظهور البرهان من أبرز خصائص الأدب العربي فأين يكون مكان الرمنية فيه .

وإننا نرى مع كثرة وشيوع هذا اللون في جميع اشكال الأدب من شعر وقصة ومقالة وغير ذلك فلا نرى اقبالا من جمهرة القراء عليه وهذا يدل على القراء لا يرغبون في مثل هذا اللون من الأدب الذين يحتاجون الى وقت غير قصير من إعمال الفكر حتى يحلوا تلك الرموز والطلاسم .

وعلى الاديب الذي يهدف بأدبه الى تحقيق هدف سام وغاية نبيلة أن يتحاشى هذا النوع حتى يكشف بكل وضوح وجلاء عن واقعية وحقيقة القصد الذي من أجله يسعى .

( يتبع ) كلية الفقه الصف الثاني جعفر هادي

# من تعاليم القرآن في عزة المسلمين

يا أيها الذين آمنوا لا تتخذوا عدوي وعدوكم اولياء تلقون اليهم بالمودة وقد كفروا بما جاءكم من الحق يخرجون الرسول وإياكم أن تؤمنوا بالله ربكم ، ان كنتم خرجتم جهاداً في سبيلي وابتغاء مرضاتي تسرون اليهم بالمودة ، وانا اعلم بما اخفيتم وما اعلنتم ومن يفعله منكم فقد ضل سواء السدا

#### المضاربة

of the late that the tender of the tender of the late of the second of t

ودورها في تداول وتوزيع الثروة بقلم الشيخ عبد الهادي الفضلي

(1)

يتبع الاسلام في تشريعاته الاقتصادية للوقوف امام مشاكل الثروة في الانتاج والتوزيع والتداول والاستهلاك ، وللقضاء على اضرارها الاجتماعية ومضاعفاتها . . طريقتين عامتين ها :

الطريقة الوقائية : وتنضمن التشريعات الاقتصادية التي تقوم بدوراً سد جميع السبل المؤدية الى المشاكل ، وبدور تحريم كل الوسائل المفضية الى الإضرار الاجتماعية (١) .

الطريقة العلاجية : وتتكفل القيام بدور حل المشاكل وعلاجاتها
 الآنية والمستمرة (٢) .

وتنقسم الطريقة الوقائية في مجال القيام بدورها في توازن الحياة الاقتصادية للمجتمع إلى موقفين ها:

(١ و٢) يقرأ: على تقى الحكيم ، « حكمة تحريم الربا وموقعها من الاقتصاد الاسلامي » ، الاضواء ١١ ، « ربيع الاول ١٣٨٢ » ص : ١١ . ويقرأ : عبد الهادي الفضلي ، مشكلة الفقر [ النجف : مطبعة النعمان] ،

ا — الموقف السلبي .. و فحواه : الوقوف امام الوسائل التي هي بمثابة مناشئ للمشاكل الاقتصادية ، وتحريمها تحريماً باتاً ، واعتبار المعاملات الاقتصادية التي تقوم على اساس منها باطلة وغير مشروعة اطلاقا .. وقد تمت بمحاولة ايضار وجهة نظر التشريع الاسلامي في اتباع هذا الموقف مفصلا ، و بخاصة فيما يتعلق بمناشئ مشكلة الرأسهالية في رسالة [ مشكلة الفقر ] .. كما حاولت تبيان دور الاسلام في علاج المشاكل الاقتصادية ، و بخاصة فيما يتعلق بمشكلة الرأسهالية ايضاً في رسالة [ النظام المالي في الاسلام ] .

ب - الموقف الايجابي . و فحواه : تشريع معاملات اقتصادية حرة عادلة ، تقوم بدور تداول الثروة وتوزيعها بين ابناء الامة بالشكل الذي يحقق التوازن الاقتصادي للمجتمع . . حاولت ان اقوم - الآن - بدراستها دراسة فقهية مقارنة ، اخلص منها الى بيان موقع كل منها في الاقتصاد الاسلامي ، وبيان دورها في توفير العدالة الاجتماعية في مجال التداول والتوزيع . . لتكون احاديثي عنها [ الحلقة الثالثة ] المحكلة لدراستي في هذا الجانب من النظام الاقتصادي في الاسلام .

وفي عقيدتي : ان من اهمها معاملة [المضاربة] لما تقوم به من دور خطير في القضاء على [الربا] المرض الاقتصادي الفاتك وهو ما نرجو ان نامسه في نهاية الحديث .

#### تاريخها :

عند تاريخ المضاربة الى عصر ما قبل الاسلام ، فقد كانت - آنداك - من المعاملات المعروفة عند العرب • • ومما يروى - كشاهد في هذا المجال - ان النبي [ص] ، قبل البعثة ، ضارب لخديجة بنت خويلد وهو ابن خمس وعشرين

سنة وقبل ان يتزوجها ، وذلك حينها سافر بأموالها الى الشام للتجارة .
ولما جاء الاسلام أقرها . شأنها شأن كثير من المعاملات الاقتصادية امثالها .

#### تسميتها ودلالتها اللغوية:

تسمى [ مضاربة | وتسمى [ قراضاً ] أو [ مقارضة ] وتسمى [ معاملة ] .
والتسمية الاولى لا على العراق . . وقد ذكروا لها ثلاثة مناشي عى :

١ — انها مأخوذة من ضرب كل من صاحب رأس المال والعامل بسهم
من الر ٤٠ (١) .

انها مأخوذة من ضرب العامل في الارض – أي سيره و تنقله
 للتحارة – (۲) ٠

٣ \_ انها مأخوذة من الضرب بالمال و تقليبه (٣) ٠

والتسمية الثانية لأهل الحجاز . • وقد ذكروا لها منشأين ما :

۱ — انها مأخوذة من قرض صاحب المال — أي قطعه — جزءاً من ماله ، يدفعه الى العامل ليتجر به (٤) .

انها مأخوذة من المقارضة بمعنى المساواة ، ويوجهون التساوي بمساواة المال للعمل من حيث تقوم العقد بهما او من حيث استحقاق كل منهما الربح وإن اختلفا في كمية المستحق (٥) .

(١) يراجع: الشهيد الثاني ، الروضة البهية ، [تبريز: المطبعة الجديدة المجارا] ج ١ ص ٣٣٩. والاستاذ علي الحفيف ، الشركات في الفقه الاسلامي ، [ المجارات العربية : معهد الدراسات العربية العالية ١٩٦٢] ص ٦٠ .

(٢ و٣) يراجع: الشهيد الثاني ص ٣٣٩٠

(٤) يراجع : الشهيد الثاني ص ٣٣٩ – والاستاذ الحفيف ص ٢٥ ٠

(٥) يراجع : الشهيد الثاني ص ٣٣٩ ٠

وقد وردت هذه النسمية بلفظها الثانى [مقارضة] فى رواية عن النبي [ص] « ثلات فيهن البركة : البيع الى أجل ، والمقارضة ، واخلاط البر بالشهر للبيت لا البيع » (١) .

والتسمية النالثة ذكرها الاستاذ الخفيف (٢) ناسباً إياها لبعض الناس ..
وفيا اخاله : ان هذ التسمية ليست في مقابل التسميتين الاوليين ، وإنا
هي من قبيل انطباق الكلي على مصاديقه لوضوح ان المعاملة جنس تنتظم فيه جميع
انواع المعاملات كالبيع والاجارة والمضاربة وغيرها .

ومن البحوث حول التسمية الأولى [المضاربة]: افتراض بعضهم ان المضاربة من صبغ المشاركة التي تدل على صدور الفعل مسبباً عن أكثر من طرف المثال: المقاتلة والمبادلة ٥٠ المعنى المعبر عنه في الاصطلاح بـ [المفاعلة] .

وفي تصوير المفاعلة - هنا - يقول السيد الطباطبائي : « مأخوذة من الضرب في الأرض لأن العامل يضرب فيها للسعي على التجارة وابتغاء الرج بطلب صاحب المال فكان الضرب مسبباً عنها فتحققت المفاعلة » (٣) .

وفى عقيدتى : ان امثال هذا البحث غير ذي فائدة بعد علمنا بأن (باب المفاعلة) في لغة العرب لا يقتصر على معنى المشاركة المشاراليه ، وإنما يعم صدور الفعل من طرف واحد ايضاً كما في امثال : المسارعة ، والمتابعة ، والموافقة ، والمطاوعة ، والمسالة ، وما شاكلها .

<sup>(</sup>١) الاستاذ الحفيف ص ٦٣ .

٠ ٦٥ ص (٢)

<sup>(</sup>٣) رياض المسائل في تحقيق الأحكام بالدلائل ، (طبعة عمد علي الخراساني ١٢٩٢) ، ع ١ كتاب المضاربة .

#### تعريفها لدى الفقهاء

تعاريف المضاربة في الكتب الفقهية التي بين يدي تختلف فيما بينها في محور المعاملة والنقطة الاساسية التي ترتكز عليها و تدور حولها • • والمنطيع ان اصفها على ضوئه الى اربعة اصناف وهي :

۱ — ما تنصب فيه المعاملة على الاشتراك في الربح بين صاحب المال والعامل٠٠ مثل تعريف الاستاذ الحفيف : « وهي عقد على الاشتراك في الربح الناتج من مال يكون من طرف وعمل من طرف آخر » (١) ٠

وفيما يبدو لي ان الاستاذ صاغ تعريفه هذا مركزاً فيه على الاشتراك في الربح على اعتبار ان المضاربة نوع من الشركة ، كا ذهب اليه في بداية البحث عن المضاربة ، قال : « المضاربة نوع من الشركة لا أنها شركة في الربح » (٧) . . وربما كانت هذه محاولة من الاستاذ في عدها نوعاً من الشركة ، وفيما أرى انها غير موفقة ، و بخاصة حينها نعلم ان الشركة معاملة بذاتها ، لها مقوماتها وخصائصها التي تفترق بها عن المعاملات الاخرى ، وان المضاربة معاملة اخرى غيرها ، تتميز بمقوماتها و خصائصها التي تفترق بها عن المعاملات الاخرى ، وان المضاربة معاملة اخرى غيرها ، تتميز بمقوماتها و خصائصها ايضاً . . لان مجرد الالتقاء بينها من وجه — وهو الاشتراك في الربح هنا — لا يأتى مبرراً لاعتبار احداها نوعا من الاخرى . .

هذا اذا كان يعني بالشركة مفهومها الفقهي .

أما إذا كان يعني بها مفهومها اللغوي ٥٠ فقد يتم ما ذهب اليه ، إلا ان سياق بحو ثه كانت حول المفاهيم الفقهية فيا فهمته منها ٠

٧ \_ ما تنصب فيه المعاملة على دفع المال للعمل بحصة من الرج ٠٠ كتعريف

<sup>(</sup>۱) ص ۲۵ .

٠ ٦٣ ص (٢)

الشهيد الثانى: «وهي ان يدفع مالا الى غيره ليعمل فيه بحصة معينة من ربحه »(١)
وهذا النعريف اقرب من سابقه الى واقع المضاربة ، غير ان صياغة التعريف تشعر بأن حصة العامل من الربح اجرة اوجعل ٥٠ والمفروض في التعريف ان ينطوي على مقومات وخصائص المعرف بالشكل الذي يحتفظ للمعاملة بكيانها الخاص ٥ على مقومات وخصائص المعرف بالشكل الذي يحتفظ للمعاملة بكيانها الخاص ٥ مثل التعريف المعاملة على دفع المال للتجارة مشروطاً بحصة من الربح ٠٠ مثل التعريف القائل : «وهي ان يدفع الانسان الى غيره مالا ليتجر فيه على ان يكون له حصة من الربح » ٥٠

والذي يظهر لي من هذا التعريف ان الحصة — هنا — مشترطة في المعاملة مع ان الحصة مع الربح من حصوله — فيما يبدو — من عناصر المعاملة المقومة لها ٥٠ وهذا الاشتراط بهذا اللون من التعبير ربما يقربها الى الجعالة اكثر من تقريبها الى مفهوم المضاربة ٠

ع - ما تنصب فيه المعاملة على التأكيد على رأس المال والعمل و توزيع الربح مع حصوله على طرفي المعاملة • كتعريف السيد الاصفهاني : « وهي عقد واقع بين شخصين على ان يكون رأس المال في النجارة من احدها ، واذا حصل ربح يكون بينها » (٢) •

ور بما كان هذا التعريف اقرب من التعاريف السابقة الى واقع المضاربة لاشتماله على عناصرها الاساسية وهي : رأس المال والعمل وتوزيع الربح ان حصل مع مراعاة الصياغة الفنية في عرض المحتوى .

على ان الامر في محاكمة التعاريف سهل - كا يقولون - لانها - في الاغلب - لا يقصد منها غير شرح الاسم والاشارة الى المفهوم ، لا الالتزام (١) ص ٣٣٩ .

<sup>(</sup>٢) وسيلة النجاة « النجف الاشرف : المطبعة العلوية ١٣٤٦ » ص١٣١ .

بصوغها وفق قواعد التعريف المنطقي .

#### مين اللزوم والجواز

الذي يظهر من تتبع فتاوى الفقهاء — رضوان الله عليهم — : القول بان المضاربة عقد جائز .. وقد نقل الاجماع على جوازها لدى فقهاء المذاهب الأربعة الفقيه ابن رشد (١) .. ونقل الاجماع على الجواز لدى فقهاء المذهب الجعفري النقيه ابن رشد (١) .. ونقل الاجماع على الجوازها ، ومدعماً اياه ايضاً به (الأصل) السيد الطباطبائي ، مؤيداً به رأيه في جوازها ، ومدعماً اياه ايضاً به (الأصل) — ويعني به اصل الاطلاق — و به « انها وكالة في الابتداء ثم قد تصير شركة وكلتاها جائز تان فلتكن كذلك » (٢) .

ثم ان الجواز — هنا — من الجانبين : صاحب رأس المال والعامل ، كما هو صريح عبـارة الطباطبائي ، ومضمون عبارة ابن رشد ، حسبا حكاه عنـه الاستاذ الحفيف .

والذي يظهر ان هذا الاتفاق بين الفقهاء قائم على اصل الجواز . اما ما يتفرع عليه من احكام الفسخ في مختلف مواقعها ومجالاتها ، فموضع اختلاف بينهم .

فقد قصر بعضهم جو از الفسخ على ما قبل شروع العامل بالعمل .

وقد شرط الحنفية جواز الفسخ بأن يعلم الفاسخ من المتعاقدين صاحبه « إذ انها تنضمن الوكالة ولا ينعزل الوكيل بعزل الموكل إلا اذا علم ، كما لا يملك الوكيل عزل نفسه إلا اذا اعلن الموكل بذلك » (٣) .

<sup>(</sup>١) يراجع الخفيف ص ٨٥.

<sup>(</sup>٢) كتاب المضاربة .

<sup>(</sup>٣) الخفيف ، ص ٥٥ .

وشرطه آخرون بنض المال — أي تحوله نقوداً -- « حتى بتبين ما اذا كان هناك ربح مشترك بين المضارب ورب المال ، فاذا لم يكن المال ناضاً كان للمضارب عندئذ أن يقوم ببيع العروض بالدراهم والدنانير لينض رأس المال ويظهر الرج ، ولا يملك رب المال عندئذ نهيه عن ذلك لما في ذلك من ابطال حقه (البدايع ج ٦ ص ١٠٩ ، وكشاف القناع ج ٢ ص ٢٦٩ ، ونهاية المحتاج ج ٥ ص ٢٣٦ ، والدردير ج ٣ ص ٢٣٥ » (١) .

واشترط المالكية جواز الفسخ بعد نض المال بعدم « سفر العامل لأجل العمل في المال وكان تزوده من ماله ما لم يقم رب المال بتعويضه عن ذلك . فان عوضه عن ذلك كان له الفسخ كما يكون للمقارض في هذه الحال دون ان يمنه تزوده من ماله لتجاوزه بذلك عن حقه ، فإن تزود من مال المضاربة امتنع على المقارض الفسخ وجاز لرب المال ما لم يطعن ويشرع في السفر ، فان شرع فيه لم يجز له منعه بل يلزمه ابقاء المال في يده الى نضوضه » (٢).

واطلق بعضهم جواز الفسخ ، وعممه آخرون الى جميع مواقعه .. يقول السيد الاصفهاني: « يجوز لكل منهما فسخها قبل الشروع في العمل ، و بعد، قبل حصول الربح ، وبعده ، صار المال كله نقداً ، أو كان فيه اجناس لم

وكذلك اختلفوا في فسخ المضاربة المؤجلة [ الموقتة ] قبل انتهاء وقتها . فذهب بعضهم الى جواز الفسخ ، يقول الاصفهاني : « بل اذا اشترطا فيها الأجل جاز لكل منهما فسخها قبل انقضائه » (٤) .

<sup>. . . . (1)</sup> 

<sup>(</sup>٢) الخفيف ص ٧٦ .

<sup>· 47 5 00 (4)</sup> 

<sup>. . . ( ( )</sup> 

وهو الذي يظهر من فتاوى فقهاء المذهب الجعفري فيها لدي من كتبهم .
ومذهب الحنفية والحنابلة - كما يستظهره الحفيف - لا يختلف عنه عند الطلاقها وعدم تقييدها بأجل (١) .

اما الشافعية والمالكية فانهم لا يجوزون توقيتها ، « وإذا وقتت بوقت كانت فاسدة » (٢) .

#### عناصرها:

تتألف المضاربة من العناصرالتالية : صاحب المال ، العامل ، رأس المال، العمل ، توزيع المربح ، الايجاب ، القبول .

وسأ تحدث عن كل منها في حدود مدخليته في تأليف المعاملة كعنصر :

١ - صاحب المال:

وهو كل من توفر على الصفات الآتية: البلوغ ، العقل ، الاختيار ، عدم الحجر لفلس او سفه (٣) ٠٠

او هو كل من توفر على شروط الوكيل التي تؤهله للوكالة على اعتبار انها نوع من الشركة ، وان الشركة تتضمن الوكالة - كما يذهب اليه الاستاذ الحفيف (٤) .

<sup>(</sup>۱) يراجع : ص ٧٦ .

<sup>(</sup>۲) م . ن .

<sup>(</sup>٣) يراجع: السيد الطباطبائي ، العروة الوثقي [طهران: المطبعة الاسلامية الاسلامية ١٣٧٧] ، والسيد البروجردي والسيد الاصطهباناتي في تعليقتيها عليها ص ٥٩٥. والسيد الخوئي ، التعليقة على العروة الوثقي [ النجف: مطبعة الآداب ١٣٨٠] الطبعة الثانية ص ١٣٥٠.

<sup>.</sup> ٦٨ ص (٤)

: - Italah :

ويسمى [المضارب] - بالكسر - و [المقارض] - بالفتح - وهوكل م توفر على شروط الوكيل المشار اليها ..

او هو كل من توفر على صفات صاحب المـال — المذكورة آنفاً — عد الحجر لفلس (١) .

٣ - رأس المال:

يعتبر في رأس المال لصحة المضاربة به توفره على الشروط التالية :

١ — ان يكون عيناً .. ريراد بالعين . هنا .. ما يقابل المنفعة .

٧ - ان يكون حالا \_ أي حاضراً \_ ، ويقصد به ما يقابل الدين ،

٣ — ان يكون نقداً مالياً ، ويراد به ما يقا بل العروض ، منقو لا وغيره، وللفقهاء — هنا — اختلاف حول نوع النقد المالي الذي تصح به المضارب

ينحصر في مذهبين ما:

أ — مذهب المشهور .. ويتضمن اشتراط ان يكون رأس المال من الدنابر الذهب والدراهم الفضة المضروبين رسمياً للمعاملة والتداول .. فلا تصح المضارب بغيرها .

ب — مذهب غير المشهور .. وفحواه : جواز المضاربة بالدنانير والدرام المذكورين وما يقوم مقامهما من النقد المالي كالدنانير الأوراق .

وأهم ما استدل به المعذهب الأول هو [الاجماع]، لأن الأدلة الأخرى غبر الاجماع التي سيقت في هذا الجب ل امثال «اصالة الفساد - هنا - السالمة عن معارضة اوفوا بالعقود، والمؤمنون عند شروطهم، ونحو ذلك مما يراد منه العقود اللازمة، وعن الاطلاقات التي لم تسق لبيان ما نجوز به المضاربة وانما هي (١) يراجع المصدر الأسبق.

فى معرض احكام اخرى » (١) .. ربما كانت غير ناهضة فى الاثبات .. يقول الشهيد الثانى : « وليس ثمة علة مقنعة غيره — يعني الاجماع — » (٢) ، ويقول السيد اليزدي : « وان لم يكن عليه دليل سوى دعوى الاجماع » (٣) .

وقد تأمل في الاجماع المذكور الشيخ صاحد الجواهر .. يقول : « وان كان — يعني الاجماع — لا يخلو من تأمل ضرورة الاكتفاء بتجارة عن تراض ونحوه في ذلك » (٤) .. ويقول السيد اليزدي معلقاً على تأمله : « نعم تأمل فيه — اي الاجماع — بعضهم ، وهو في محله لشمول العمومات [ يقصد امثال : تجارة عن تراض] إلا ان يتحقق الاجماع » (٥) .. ويقول السيد الحوئى في تعليقته على عبارة اليزدي المذكورة ، معلقاً ايضا على الاجماع الذي ذكره صاحب الجواهر: « ان الاجماع لم يثبت وعبارة القاضي في الجواهر تدل على تحقق الاجماع على صحة المضاربة بالدراهم والدنانير لا على عدم صحتها في غيرها » (٦) ..

وحين يقوم الاجماع على صحة المضاربة في الدنانير والدراهم لا على عدمالصحة في غيرها تبقى العمومات امثال « إلا ان تكون تجارة عن تراض منكم » شاملة للمضاربة بما يقوم مقامهما من النقد ، فتصح به .

ور بما كان هذا هو دليل المذهب الثاني .

<sup>(</sup>۱) الشيخ صاحب الجواهر ، متاجر جواهر السكلام [ ايران : مطبعة سيد مرتضى ١٣١٢ ] ص ٤٦٣ .

٠ ٣٤١ ص (٢)

<sup>(</sup>٣) ص ٥٩٥ .

<sup>.</sup> ٤٦٣ ص (٤)

<sup>(</sup>٥) ص ٥٩٥ .

<sup>(</sup>٦) ص ١٣٥ و ١٣٦.

وممن ذهب اليه بالاضافه الى من اشير اليه الشيخ آل ياسين [قده] (١) .

٤ — ان يكون معلوماً بوصفه — كما هو المعروف — وبمقداره .. }
نص عليه بعضهم .

وذهب آخرون كالسيد الحكيم الى عدم اشتراط معلومية رأس المال بالمقدار، قال : « لا يشترط العلم بمقدار المال ، وان كان احوط » (٣) . . واشترط آخرون كالسيد الخوئي العلم بالوصف والمقدار من باب الاحتياط والاولى (٣) . محصل المن وقال : قارضتك بأحدها او بأيها شئت » فالمضار بة لا تنعقد لفقدان شرط تعيين رأس المال . وربما الغي اشتراط التعيين مع العلم بوصف رأس المال ومقداره وقول السيد اليزدي : « نعم لا فرق بين ان يكون مشاعا او مفروزاً بعد الما بمقداره ووصفه ، فلو كان المال مشتركا بين شخصين فقال احدها للعامل : قارضنك بمحصي في هذا المال ، صح مع العلم بحصته من ثلث او ربع ، وكذا لو كان للمالك مئة دينار \_ مثلا \_ فقال : قارضتك بنصف هذا المال صح » (٤) .

ولكن هناك من الفقهاء من يقرب عدم اعتبار هذا الشرط (٥) .

7 - ان يكون بيد العامل .. يقول السيد اليزدي : « ذكر بعضهم :

(١) يقرأ: بلغة الراغبين في فقه آل ياسين [النجف الأشرف: مطبعة الزهراء ١٣٦٩] الطبعة السادسة ، ص ١٤٠.

- (٢) منهاج الصالحين ج ٢ ، المضاربة .
  - (٣) يراجع: ص ١٣٦.
    - . ١٩٥ ص (٤)
- (٥) يقرا: السيد الخوئي ص ١٣٦.

انه يشترط ان يكون رأس المال بيد العامل ، فلو اشترط المالك بيده لم يصح » (١) ويقول الاستاذ الخفيف : « وكذلك يشترط ان يسلم رأس المال الى المضارب ليتمكن من العمل فيه ، فلا تصح المضاربة اذا اعطى لأمين آخر غير المضارب وكذلك لا تصح اذا اشترط رب المال ان يعمل مع المضارب في رأس المال ، لأن هذا الشمرط يجعل لرب المال يداً عليه ، فكان ذلك شرطاً مخلا بكال التسليم الى المضارب ، ذهب الى ذلك الحنفية والشافعية ، ويرى المالكية : انه اذا تضمن عقد القراض شرطاً من رب المال او من المقارض على ان يعمل رب المال معه او على ألا يعمل المضارب إلا بعد مراجعته واستشارته او اشتراط رب المال عليه اميناً فسدت المضاربة ، حتى اذا عمل المضارب في المال لم يكن له إلا اجر مثله لأن هذه الشمر وط تخل بكال التسليم كما قدمنا ، والى ذلك ذهب الشافعية — راجع الدردير ج س ٢٢٠ ، والنهاية ج ٥ ص ٢٢٠ — » (٢) .

و يعقب السيد اليزدي عبارته السالفة الذكر بقوله: « لكن لا دليل عليه فلا مانع ان يتصدى العامل مع كون المال بيد المالك كما عن التذكرة » (٣).

واليه ذهب الحنابلة ، يقول الحفيف : « وذهب الحنابلة الى جواز اشتراط هذا الشرط فاذا شرط لم يخل بصحة المضاربة — راجع كشاف القناع ج ٢ ٢٦٣ — ، حتى لو قال رب المال لرجل : اعمل معي في هذا المال فما كان من ربح فهو بيننا ، صح ذلك ، وكان قراضاً صحيحاً نقله ابو داود عن احمد » (٤) ، والملاحظ هنا : ان الأمر يدور — في واقعه — حول اعتبار تسليم رأس

٠ ٥٩٦ ص (١)

٠ ٧٠ ص (٢)

<sup>(</sup>٣) ص ٩٩٥ ٠

٠ ٧٠ ص (٤)

المال الى العامل ، وعدم اعتباره • • فالذي يظهر ممن يعتبر هذا الشرط كالحنفية والمالكية : ان تسليم رأس المال الى العامل شي مفروغ منه • • والذي يظهر ممن لم يعتبره كالحنابلة والامامية : ان تسليم رأس المال الى العامل شي غير مفروغ منه . . فاشتراط رب المال على العامل مثل هذا الشرط يتفوع - في الواقع - على اعتبار شرطية التسليم وعدمها .

وعلى ضوئه: فطبيعة البحث من ناحية منهجية تفرض — عادة — ان يكون البحث اولا حول شرطية التسليم ، وثانياً حول ما يتفرع عليها من امثال الاشتراط المذكور .

والحديث — هنا — وبخاصة من جانب المثبتين ، لم يدر حول اثبان شرطية التسليم ، وإنما اخذت — كا قلت — مفروغا عنها .. نعم ، ربما دار من جانب النافين فقط حول نفيها حسبا يظهر مما اشار اليه السيد اليزدي من رأي العلامة الحلي في التذكرة حيث نفي الدليل .. ولعله لعدم وجود نص يدل عليه ، فيرجع في امث له — تمشياً مع مناهج البحث الفقهي — الى الأصل ، وهو صدم الاشتراط .

ان يكون بمقدار لا يعجز العامل عن التجارة به مع اشتراط رب
 المال عليه مباشرة العمل بنفسه (۲) .

« يتبع » كلية الفقه

عبد الهادي الفضلي

<sup>(</sup>٢) يقرأ: السيد اليزدي ص ٥٩٦.

# سُوال وجوات

تلقت المجلة الرسالة التالية من صاحب النوقيع: هيئة تحرير مجلة النجف الموقرة تحية

قرأت لبعض المستشرقين رأياً ينسب التناقض فيه الى القرآن الكريم ويضرب المثل على ذلك بأمثال هذه الآيات: « ما اصاب من مصيبة إلا باذن الله» .. « وما اصابك من سيئة فمن نفسك » ، فهل بوسعكم التفضل بتوجيه سؤال حول الموضوع الى استاذ الفلسفة الاسلامية في كلية الفقه وإذا كان من المكن له الافاضة في موضوع حرية الانسان ومدى ارتباطه بقضاء الله وقدره من جهة وعلاقة ذلك بالأسباب الطبيعية من جهة اخرى ، تمهيداً للاجابة على دعوى ذلك المستشرق وغيره ، ونحن في انتظار قراءة الجواب في العدد القادم ولكم الشكر .

محمد علي جعفو

بغداد

وقد وجهت المجلة بدورها هذه الرسالة الى استاذنا العميد ورجته اجابة طلبه فوافانا سماحته مشكوراً بهذا الجواب القيم، وبالمناسبة نرجوأن نكون عند حسن ظن قرائنا داعماً، ونحن على استعداد لوضع كل ما علكه من امكانيات علمية وثقافية تحت نصرفهم خدمة للمبدأ الذي نؤمن به جميعاً وتحقيقاً لرسالتنا الاسلامية المقدسة.

#### بسم الله الرحمن الرحيم

من الامور التي شغلت بال المسلمين من اقدم عصورهم مسألة السببية الطبيعية اللي ترتبط ارتباطاً وثيقاً بمسألة حرية الارادة للانسان ومسألة القضاء والقدر، بل ان هذه المشاكل اثيرت من اقدم العصور الفلسفية ، وما اثيرت عند المسلمين بلا من نتيجة هجوم الآراء اليونانية المترجمة على المحيط الاسلامي . لقد اثيرت هذه المشاكل والناس على العموم انقسموا فيها على انفسهم الى طائفتين : طائفة لاحظت ان نظام الحياة يقوم على العلة والمعلول والسبب والمسبب فرأت ان المسبب لابدله من سبب وإن السبب النام إذا وجد لا يتخلف عنه المسبب فقصروا رأيهم وملاحظتهم على هذه الناحية ، فظنوا أن السبب الطبيعي هوكل شي في وجود المسبب . وهذا هو رأي المفوضة التي غالت في حرية الانسان فنسبت اليه خلق افعاله .

وطائفة ثانية لاحظت ان قدرة الله شاملة لكل شي فهو السبب الحقيق لوجود الأشياء فقصروا رأيم، وملاحظتهم على هذه الناحية ، فظنوا انه لا سبب طبيعي للاشياء وإنما جرت عادة الله تعالى على ان يوجد شي على اثر وجود شي سابق عليه فسمي الأول مسبباً والثاني سبباً.

ولا اعلم مفكراً في العالم القديم والجديد استطاع ان يحل هذه المشكلة الفكرية العالمية التي وافقت تفكير البشر من القديم كاحلها أثمة آل البيت (ع) في كلتهم الخالدة (لا جبر ولا تفويض ولكن أمر بين امرين) الى كلمات اخرى تؤدي هذا الهدف الدقيق وسنعود البها .

#### خلاصة مقالة منكري السببية

وخلاصة ما يقوله المجبرة: انه لا سبب حقيقي إلا الله تعالى ولا يتحقق شيء

فى الوجود إلا بارادته وقدرته التى هى العلة النامة لكل موحود . وما هذه السبية التى نشعر بها ويحكم بها وجداننا وتقضى به بديهة عقولنا إلا سبية ظاهرية مجعولة من الله تعالى بالجعل التأليني بين ذات السبب وكونه سبباً .

ويقولون: انه في الحقيقة لا علقة ذاتية بين الأشياء وبين الأسباب ومسباتها ومعنى ذلك انه تعالى جرت عادته في تقديره ان يوجد الأشياء ويخلقها عند ما يوجد اشياء اخرى نسميها بالأسباب لأننا نراها كذلك تترتب في وجودها ، وإلا فيمكن عقلا ان يحصل السبب كالنار مثلا مع توفر كل شروط الاحراق ولا يحصل المسبب وهو الاحراق ولا يحصل المسبب وهو الاحراق ولا نار ولا سبب آخر إلا ارادة الله .

وعلى هذا فكل القضايا الشرطية عندهم لا تكون إلا من نوع القضايا الاتفاقية في واقع الأمر .

قالوا: « ان الاشياء انما تحصل و توجد بارادة الفاعل المختار و قدرته و هو الله تعالى وارادته العلة التامة لوجود الأشياء ، فاذا كانت القدرة هي العلة التامة فلا يكون شيء واجباً عند حصول الاسباب الطبيعية ولا يكون شيء مفقوداً بحسب الوجود عند فقدان الأسباب والشرائط ، ولكن جرت عادة الله تعالى في الموجودات ان الأشياء تحصل عند وجود شرائطها و تنعدم عند انعدامها ... بل جاز في العقل تحقق الشرائط و تخلف ذلك الشيء وجاز تحققه مع انتفاء الشرائط إذ لم يلزم منه محال عقلي » .

وكأن الذي دعا هذه الطائفة من المسلمين الى مقالتهم الحفاظ على بعصالعقائد الاسلامية التي رأوا انها لا تتم إلا بهذه المقالة ، إذ تصوروا انه لو كان للاسباب تأثير حقيقي فيلزم القول بالتفويض ، إذ لم يتصوروا هناك فكرة ثالثة تجمع بين السببية الطبيعية وإن كل شي بخلق الله وقضائه . وحينئذ اعتقدوا بأن القول

بالسبية الطبيعية يلزم ان يكون لله شركاء في الخلق بعدد الأسباب الطبيعية . وهذا ما ينافي عقيدة النوحيد في الخلق ، بل هو من اقبح انواع الشرك ، فان التوحيد ان نعتقد انه ليس الفاعل الحقيقي إلا الله ولا خالق سواه ، إذ ان رحمته وسين كل شي ويستحيل ان يخرج مخلوق عن سلطانه .

ولعل مما دعاهم ايضاً الى هذه المقالة تصحيح المعجز ات والكر امات للابيا، والأولياء ، إذ ظنوا ان الأسباب الطبيعية لوكانت هي المؤثرة وانه لابد منها في الجاد المسببات وانه يستحيل تخلف المسبب عن سببه استحال وقوع المعجز كتسببع الحصا ، وحنين الجذع ، وجعل النار برداً وسلاماً على ابر اهيم ، وابراء الأكه والابرص من المسبح ، وانقلاب العصاحية تسعى بيد موسى ، ، والى غيرذلك من معجزات وقعت من دون حصول اسبام الطبيعية .

ومما رتبوه على هذا الاصل عدة آراء اتفقوا عليها:

[منها] جواز رؤية الله يوم القيامة على ما روى من انه تعالى يرى يوم القيامة كالقمر الطالع ، فانه بناء على اصلهم المتقدم لا يشترط في تحقق الرؤبة الحقيقية ان تتحقق شروطها التي يسميها الناس شروطاً ، فيجوز ان يتجلى الله لبصر الانسان لا لبصيرته فقط ، فتراه عينه كا يرى الاجسام المنيرة ، وإن كان هو تعالى منزهاً عن الجسمية وعوارضها ومنزهاً عن الجهة والتحيز ، ولا مانع عقلي عندهم من ذلك .

و [ منها ] انكار حرية الارادة في الانسان والقول بأنه مجبور ، لانه إذا كان الله هو الفاعل لجميع الاشياء ومنها افعال الانسان واختياره وارادته ، فالعبد ليس إلا موضعاً لفعل الله ولا يستحق ان يسمى فاعلا بالمعنى الحقيقي ولا مختاراً ، الى غير ذلك من آراء تنشأ من مقالة انكار السببية الطبيعية بين الاشياء ،

تلك خلاصة مقالة منكري السببية الطبيعية ، وهي لا تقصر في الحقيقة عن مقالة منكري اصل السببية في كون كل منها مصادمة للبديهية العقلية المتحكمة في مصير الانسان وفي كل شيء في حياته من تفكيره وقوانينه وعلومه واعماله ، ولو لا اليقين بالسببية بين الاشياء والشعور بها شعوراً ذاتياً لامتنع عليه ان يستيقن بأي شيء في الوجود و بأية نتيجة من النتائج العلمية والعملية ، لانه إذا جاز عنده ان يتخلف المسبب عن سببه الطبيعي و يوجد المسبب بلاسبب طبيعي فانه مع هذا الاحتمال لا يبقى مجال لليقين بأي شيء في الوجود إلا بما هو موجود فعلا ، بل حتى هذا لا يمكنه اليقين به إذ يجوز عنده ان ينظر غير المنظور وان يلمس غير الملموس وان يسمع غير المسموع وهكذا .

وهذه بعينها مقالة السوفسطائيين الذين يشكون بكل شيء ولا يثقون بأي موجود • والانسان الذي ينكر البديهيات الاولية ويتنكر لها ليعجز العلم عن اقتاعه ، بل لا ينبغي ان يعد من البشر لانه لابد ان يبقى غير واتق بنفسه ولا ببشريته وانسانيته •

والانسان مهما بالغ في التشكيك في الاشياء لا يمكنه ان ينكر نفسه وذاته فلا يمكن ان ينكر شعورها ووجدانها • والعلوم البديهية الاولية التي تحصل للانسان هي من وجدانياته بل هي من اوضح وجدانياته ، فكما لا يستطيع ان يشك في انه شاك وانه جائع وعطشان ، خائف او آمن ، مسرور او حزين ، كذلك لا يستطيع ان يشك في انه عالم متيقن بهذه الامور البديهية • ومع علمه بأنه عالم بها كيف يصح له ان يفرض نفسه شاكاً بها إلا إذا كان مغالطاً لنفسه خائناً لها • ومن اجل هذا يعد من اوضح مو اضع السفسطة الفكرية و المغالطة الذهنية ان يحاول الانسان ان يقنع نفسه بأنه تحصل له الرؤية بالعين الباصرة للشيء المجرد عن

الجسمية والحيز والجهة ، وما هو إلا كمن يوهم نفسه انه يستطيع ان يرى القمر

وهو فاقد للبصر ويعد ذلك جائزاً في العقول •

وكيف يجزم بان مثل هذا جائز الوقوع و الجزم كسائر الممكنات لابدله مر علة توجبه ، وإذا أنكر لزوم تأثير العلة ، فمن اين يأتيه هذا الجزم وا مستندله عنده .

#### \* \* \*

واما قصة خلق الافعال فلأجل كشف المغالطة التي وقعت للناس فيها فا نقول: ان الفاعل فاعلان فاعل ما منه الوجود وفاعل ما به الوجود .

الفاعل ما منه الوجود) : هو الذي يفيض الوجود ويخلقه أؤ ما هو بذاته مفيد نور الوجود ومعطيه ومصدره • وهذا منحصر في واجر الوجود الغني بوجوده عن كل ماسواه ، فلا يجوز ان ينسب الى غيره افاضة الوجوا واعطاؤه وافادته وإلا لكان ذلك الغير شريكاً له في الحلق شريكاً له في سلطال الوجود ، والله تعالى مالك كل شي مالك السهاوات والارض واليه ترجع الامورا ولذا نقول ان المفوضة الذين ينسبون التأثير الى الاسباب الطبيعية بمعنى ان مها وجود الممكنات هم في عداد المشركين ، بل قولهم اقبح من كل شرك ، لا، تعدد الشركاء على عدد الاسباب الطبيعية في الوجود على قولهم .

٢ — (الفاعل ما به الوجود): هوالسبب الطبيعي المباشر لفعل الاشباء سواء كان سبباً ذا اختيار وارادة كالانسان او سببا بالطبيع لا اختيار له ولا ارادة كالنار في الاحراق مثلا ، فإن السبب الطبيعي المباشر يكون واسطة في فبض الوجود من خالق الوجود فيمر فيض الوجود منه الى غيره ، وهذا منحصر في غير الله تعالى لانه تعالى لصرافة وجوده ولتنزهه يستحيل فيه الاتحاد مع المكنان ليكون مباشر الحركات والافعال .

واذا عسر عليك تعقل هذا الامر فاعتبر ذلك لتمثيله في ذهنك بمرور فيض

نور الشمس من المرآة مثلا على شي آخر ينعكس ضوؤها عليه ، فان المباشر الى استنارة هذا الشي هو المرآة ، ولكن في عين الوقت ان هذا النور المفاض هو نور الشمس حقيقة بلا تجوز ولا تأويل لا نور المرآة إذ لا نور ذاتي لما لولا الشمس ، ولكن لولا المرآة لما اكتسب هذا الشي النور من الشمس بل إنما الذي انعكس عليه إنما هو نور المرآة حقيقة لأنها مستنيرة حقيقة ومضيئة حقيقة غير ان نورها بنفسه هو نور المرآة حقيقة لأنها مستنيرة كل ذلك .

فالمرآة بالنسبة الى استنارة هذا الشي كفاعل ما به الوجود والشمس بالنسبة ما منه الوجود ، وكل منها له التأثير الحقيق في استنارة الشي لكن جهة تأثير المرآة غير جهة تأثير الشمس . وليس ذلك من باب اشتراك علتين مستقلتين في ايجاد شي واحد احدها في عرض الآخر ، ولا من باب اشتراك علتين كون بجاد شي واحد احدها في عرض الآخر ، ولا من باب اشتراك علتين كون بجموعها علة واحدة للشي يتعاونان على ايجاده ، بل شأن المرآة الاعداد للفيض وهي جهة تختص بها المرآة دون الشمس وشأن الشمس معدة لافاضة النور وهي جهة تختص بها الشمس دون المرآة ولا يصح ان نعتبر الشمس معدة لافاضة النور لأن النور منها ، ولا يصح ان نعتبر المرآة مفيضة للنور لأنها ليس لذاتها نور مستقل غير مستفاد من الغير ، ومع ذلك هي مصدر نور ذلك الشي ولولاها لما اكتسب هذا النور .

وهكذا يقال في نور الوجود المفاض على جميع الكائنات من الله تعالى فانه الحالق لنكل موجود ووجود ، ولكن افاضة النور على الأشياء الطبيعية الموجودة بواسطة اسبابها المباشرة لها التي تكون وسائط في الفيض ، وهي المعدات لافاضة نور الوجود على معلولاتها .

ومن هنا قال أئمتنا عليهم السلام: « لا جبر ولا تفويض ولكن امر بين المرين » ، فانه هذا هو الأمرين ، فانه لو كان الله تعالى هو الفاعل

ما منه الوجود وما به الوجود لكان الجبر وبطل التكليف وبطل الثواب والعقاب، ولو كان السبب الطبيعي هو الفاعل ما منه الوجود و به الوجود لكان التفويض ولكان كل سبب شريكاً لله في الحلق ، ولكنه لا هذا ولا ذلك بل فاعل ما منه الوجود هو الله تعالى وحده لا شريك له في خلقه وما هو فاعل ما به الوجود هو السبب الطبيعي ، ويستحيل ان ينسب الفعل من هذه الجهة الى الله تعالى ، بل الأشياء إذا طلبت بلسان استعدادها عند حصول اسبام الطبيعة كاملة ان تدخل في نظام الوجود فان الله تعالى كريم عمم خيره ولا بخل في ساحته ، فلابد ان نفيض الوجود على هذه الأشياء الطالبة بلسان استعدادها للوجود ان يشملها برحمته الى وسعت كل شيء .

والحاصل أن السبب الطبيعي لما كان وجوده من الله تعالى وبذاته الفقير اليه والحاجة فيستحيل ان يكون مستقلا في الايجاد أي خالقاً لوجود مسببه سواء كان ختاراً كالانسان أو غير مختار كالأسباب الطبيعية الفاعلة بالطبع ، وإلا لكان خارجًا عن سلطان الله ، ولكان خالقاً في قبال الله تعالى ، فيكون شريكاً له في الخلق وهو محال ، ولما كان الطبيعي مباشراً للفعل ومصدراً للوجود فانه بكون فاعلا حقيقة ويستحيل ان يتصف الله تعالى بهذه الفاعلية الى مباشرة الأعمال والأفعال ، وإلا لكان متحداً مع المكنات ومحدوداً بحدودها ، وهو لصرافة وجوده منزه عن كل ذلك . ولذا ترىان الله تعالى خالق لوجود القيام فينا و لكن لا يصح أن نسميه قائمًا وخالق لوجود النوم فينا ولكن لا يصح ان نسميه نائمًا وهكذا ، فانكونه خالقاً لوجود الأشياء والأفعال لا يلزم ان يتصف بها اتصاف الفاعل المباشر بها ، وإنما كما قال تعالى : « ما أصاب من مصيبة إلا باذن الله » . وهذا يتضح كيف تنتفي شبهة الجبر في افعال الانسان فان الانسان هو الفاعل

حقيقة لافعاله باختياره وارادته وهو المباشر لها ، وإذ تحصل الارادة من الانسان

الموجبة لوجود المراد فان الله تعالى كما قلنا كريم لا بخل في ساحته فيفيض الوجود على ذلك الفعل أي انه بارادة الانسان واختياره يدخل فعله في نظام الوجود فالله تعالى وإن كان مريداً لفيض الوجود وعلى ذلك الفعل لكنما يريده حيث يصدر باختيار الانسان وارادته . فلا يوجب ذلك ان يسلب الانسان عن اختياره بل هو يؤكد اختيارية الانسان في افعاله وكونها مرادة له .

وشبهة الجبر إنما تتحكم إذا لم نستطع التفرقة بين الفاعل ما منه الوجود و بين الفاعل ما به الوجود ، فاذا فهمنا من كون الله خالقاً لأفعال الانسان انه الفاعل له بجميع معنى الفاعلية حتى الفاعل بمعنى ما به الوجود فلا شك حينئذ يكون الانسان مسلوب الاختيار في فعله ولا قيمة لاختياره في جنب اختيار الله ، وحينئذ يكون الجبرة على حق فيما ذهبوا اليه . ولكن فهم هذا من فاعلية الله وخالقيته للاشياء ناشي من القصور عن فهم معنى الخلق ، فاختلط على هؤلاء معنى الفاعل بمعنى ما منه الوجود والفاعل ما به الوجود ، وتخيلوا ان انكار الجبر انكار لفاعلية الله فيؤول الى القول بالتفويض واخراج الله تعالى عن سلطانه و نسبة الحلق الى الأسباب الطبيعية في الخلق على تعدد الأسباب .

فالأمر بين الأمرين هو الحق الصريح في تفسير القضاء والقدر كما يقتضيه البرهان الصحيح ونطق به أهل بيت العصمة الذين لم يسبق الى التصريح به سابق من قبلهم وعجز عن فهمه ذووا العقول . وهذا من اعظم الأدلة على امامتهم وبلوغهم من قبلهم وعجز عن فهمه ذووا العقول . وهذا من اعظم الأدلة على امامتهم وبلوغهم الغاية في ادر الله حقائق الأشياء ، في عصر اعتصر فيه بعض المسلمين الأفكار الفلسفيه وراموا التحليق بها الى فهم حقائق الدين والكون من دون الالتجاء الى أئمة الهدى فصت اجنحتهم ووقفوا في هوة من الأوهام مهلكة ، إذ شرق قوم فقالوا بالجبر وغرب آخرون فقالوا بالتفويض .

ولا نعدم من القرآن الكريم اشارة بل تصريحاً بالأمرين الأمرين كقوله

تعالى : » ان الله لا يغير ما بقوم حتى يغيروا ما بأ نفسهم » . وقوله تعالى : « ومن يؤمن بالله يهد قلبه » . وقوله : « وما كان لنفس ان تؤمن إلا باذن الله » . ولو هذا المغنى من الامر بين الامرين لكان قوله تعالى : « وما اصابك من سيئة فمن نفسك » ، وقوله تعالى : « وما اصا بكم من مصيبة فيما كسبت من سيئة فمن نفسك » ، وقوله تعالى : « وما اصا بكم من مصيبة إلا باذن الله » . ايديكم » . معارضاً لقوله تعالى المتقدم : « ما اصاب من مصيبة إلا باذن الله » . وجذا المعنى من فهم القضاء والقدر لا يعسر علينا ان نفهم كثيراً من النصوص وجذا المعنى من فهم القضاء والقدر لا يعسر علينا ان نفهم كثيراً من النصوص عمد كلية الفقه

عمد رضا المظفو

## حديث في القضاء والقدر

قال اصبغ بن نباته:

افرنا يا المير المؤمنين عن مسيرنا الى الشام ، أكان بقضاء الله تعالى الخبرنا يا المير المؤمنين عن مسيرنا الى الشام ، أكان بقضاء الله تعالى وقدره ? فقال المير المؤمنين (ع) : والذي فلق الحبة وبرأ النسمة ما وطئنا موطئا ولا هبطنا واديا ولا علونا قلعة إلا بقضائه وقدره . فقال اله الشيخ : عند الله احتسب عنائي ، ما أرى لي من الأجو شيئاً . فقال اله : مه أيها الشيخ ، عظم الله أجركم في مسيركم وأنتم سائرون وفي منصر فكم وانتم منصر فون ، ولم تكونوا في شيئ من الاجو شيئاً . ولا اليها مضطرين . فقال الشيخ : كيف والقضاء والقدر ساقانا . فقال : ويحث ، لعلك ظننت قضاء الازما وقدراً حتما ، لوكان كذلك لبطل الثواب والمحمدة لمحسن ، ولم يكن المحسن اولى بالمدح من المسيء ولا المسيء ولا المسيء اولى بالذم من الحسن ، تلك مقالة عبدة الأو نمان وجنود الشيطان وشهود الزور والهل العمى عن الصواب ، وهم قدرية هذه الأمة ومجوسا

# المحالمة

#### من جوامع المكلم :

- صنائع المعروف تقي مصارع السوء .
- الخلق كلمم عيال الله ، فأحمم اليه انفعهم لعياله .
- شر الناس ذو الوجهين الذي يأتي هؤلاء يوم وهؤلاء يوم.

#### اقوال شائعة:

- لا يوجد انسان لا يقول كلاماً سخيفاً ولكن المصيبة أن يقول الكلام السخيف بصورة جادة.
  - احسن علاج لقلب محطم هو ان تحطمه مرة اخرى
  - ان اعظم منطقة في العالم لم يكتشفها احد تقع تحت قبعتك .
- من الصعب ان تكون مخلصاً لنفسك ولكن منالسهل ان تخلص للآخرين.
  - أتمنى أن أنفق حياتي كلها بالسفر .
  - لو كان في استطاعتي ان استعير حياة اخرى انفقها في بلادي .
- اجاب احد العمال على درجة الاستفتاء التي اعطيت له على كل الاسئلة ، وكتب امام الخالة التي سئل فيها عن رئيسه المباشر
  - فكتب زوجتي .

#### افكار ضاحكة :

صادف رجل احد اثرياء الحرب في شارع الرشيد ببغداد وعندما سأله الرجل عن المكان الذي يقصده اجابه ثري الحرب قائلا: « اريد ان احلق في محل باتا » ( وباتا ) شركة مصرية معروفة لبيع الاحذية .

### موكب الشعر

## الصدى الثائر

نظمها الشاعر في عام ١٩٥٩

يجول على وطني ساهما صداك السخى ا ويوقظ في ناظري الأسي بعيداً . . بعيداً ، كرجع الصدى عميقاً كظل الدهور !! . وتخمد في أفتى المعتم خيوط الضياء وتغفو الزهور وتذبل أوراقها الزاهية ويجثو صداك! على تربتى . يحدث عن حالكات السنين !! ويكشف عن ثورة لاهبة وراء الظلام !! وتحت الرمال ، وبين الجبال حديث دفين !!

ويلتهم الساهر اليافع صداك السخى ، بجنح المساء . . وتلمع عيناه للذكريات فينتفض الساعد الشامخ يقلب في صفحات العصور، ويفزع من لوعة في السطور. ومن آهة في ثنايا الحروف!! هنا الثأر كالمرجل|لغاضب!! Kans) 3 وأمسى حديث مريع! طواه الزمان !! طوته الحقود!! حكايات اسطورة عابرة رواها - على غابرات السنين لنا السامرون ١٠

يقولون:

وهذا الصدى الساخر

يحدث عن قصة الظالمين !!

ويهزأ من لهثات الجراح !!

ومن شهقة نفرة في وجوم !

تعثر في ظلها المحزن ١١.

وعند الصباح.

وفي مسكني ،

وفوق ثرى تربتي

هنا في الرمال ،

و مين الجال.

على هذه الربوات الصغار سينهدم الغسق الأرعن ويصحولي الأفق الأدكن

ويهفو صداك السخي

كشلال عطر طري

فيوقظ في ناظري الحياه ١١.

1909/9/44 كلة الفقه

ابوابواهيم

# رَيْابُلُ الْحِرْجِينَ

٧

# نظرية الحركة الجوهرية

خلاصة وافية لرسالة في هذا الموضوع قدمها مؤلفها الزميل الكريم السيد مرتضى الحكمي الى استاذ الفلسفة الاسلامية في كلية الفقه وحصل عليها درجة (جيد جداً). الفقه وحصل عليها درجة (جيد جداً)

#### قىل الىحث:

هذه نظرية فلسفية دقيقة تفرد بها فيلسو فنا العملاق ، كما تفرد باصول فلسفية حل بها مشكلات جمة استعصت على اقطاب الفلسفة ، ولذلك امتازت فلسفته بالاصالة وبالحلول الجويدة الجذرية لمسائل الحكمة ومذاهبًا ، كما امتازت بمحاولة التقريب بين الفلسفة والدين ، ومحاولة رفع الدين فوق الشهات والطعون .

### فكوة عن النظوية الجوهوية :

يعتقد هذا الفيلسوف : ان الأجسام كامها متحركة بحركة داخلية ذاتية ، تلبس - بكل لحظة - ملايين من الصور الجوهرية الوجودية لبساً بعد لبس ، وكل ما تفاض عليها من هذه الوجودات ، والصور الجوهرية ، تكون التالية منها أفضل وأكمل ، وهي في كسب جديد مستمر ... هو معني حركتها وتطورها ونموها في نفسها ، ولذلك - ايضاً - تنتقل هذه الأجسام من نوع الى آخر ، و تصل فى سلسلة تكاملها من القوة الى الفعل ومن الداني الى العالي ، ومن المادة الى التجرد ، وتصعد الى حضيرة القدس ان كان لها استعداد ، أو تنزل الى مهوى الشياطين ، ان كانت من الهاوين .

## غاية الحركة الجوهوية :

لا كان من نتائج هذه الحركة لجوهرية واغراضها: تطور الأشياء ، وسعيها للوصول الى كالها اللائق بها ، فإن الإنسان - ايضاً بتدرج في هذا التطور حتى يبلغ نهايته من الكمال ٥٠ فيكون مخلوقا عقلانياً مجرداً يجلس على مسند الخلافة الالهية ، ويكون واسطة فيض إلهي شامل .

ولأجل ذلك كان الانسان جوهر مكون من عنصرين : لاهوتي و ناسوتي لأئق للخلافة الربوبية . ويقول بالحرف الواحد في غاية الحركة الجوهرية:

« الغرض أن يكون العالم كله خير وسعادة ، واناصل الابداع وجود الباري ورحبته ، وايصال كل شيء الى كاله ومنتهاه ، وتحريكه الى غايته ومناه ، وابلاغ السافل الى العالى ، وتصوير كل مادة بصورتها اللائقة ما ، وتصيرها افضل ما يتصور في حقها ...»

ونهاية الحركة : « السكون المطلق .. لأنها تصل الى المجردات ...

#### مبادئ واصول

تبتني هذه الفكرة الفلسفية - لفيلسوفنا هذا - على عدة مبادئ

واصول وهي:

اولا - من الأحكام العقلية الثابتة: ان كل ما هو بالعرض لابد ان ينتهي الى ما هو بالذات « أي كل مجاز لا بد له من حقيقة ، وكل امكان لا بد له

من وجوب » .

ثانياً — ولما كانت الأعراض تابعة للجواهر في وجودها فهي تابعة لهــا ايضاً في آثارها من تجدد ودوام وحدوث .

ثالثًا – من المحسوس: ان عالم الوجود في تطور دائم مستمر ، لأن جميع الكائنات السفلية تنزع - بغرائز اها - الى محاكاة ما هو ارقى منها في الكمال فلا يمكن ان يقف تطور الأشياء عند حد ، لأن معنى ذلك تعطيل هذا لناموس الطبيعي الثابت • وفي مصطلح الفلسفة الالهية : ان ذلك تعطيل لمبدأ الافاضة ،

و نقض للفرض من الايجاد

ووفقاً لهذا السير التكاملي المستمر فان كل موجود ناقص الوجود يسعى الداته وفطرته - الى تكامل جديد ، ولهذا السبب فانه يأخذ بالتبدل في هويته والتغير في صورته بكل لحظة ، وهو يخرج بشكل دائم من نقص الى كال ، الى ان يصفو من كل شائبة نقص ، وينتهي الى كاله النهائبي اللائق به ،

وفي معتقد هذا الفيلسوف: إن الموجودات اذ تسير في خط تدريجي من الوجود المتواصل لابد أن تتفاوت مر أحل هذا التكامل من حيث الرقي ، والا فأن تكر أرها « وهي تجليات وجودية» بشكل واحد تنافي علم الخالق وقدرته، بالاضافة الى منافاته للغرض من تكامل كل موجود له قابلية هذا التكامل .

رابعاً — ان المادة الاولى « الهيولى » منذ اول وجودها وحتى نهاية كالها المطلق إنما تفاض عليها الصور النوعية المقومة لحقيقتها ونوعيتها « أي ان الموجود الواحد يظل مستمر الوجود متطوراً من الأنقص الى الأكمل » • فان كل كائن حين يتدرج في هذا الخط لا يفقد في أية مرتبة من تحوله وحركته كاله السابق ، بل المرتبة اللاحقة من التبدل والتحول هي حائزة لمزايا المرتبة السابقة من حيث الرقى والكال .

ويعتقد: ان هذا السير التكاملي في الوجود هو غير ما نجده في كلات العرفاء من: « تبدل الأمثال ، أو الخلع واللبس » ، بل يرى ان هذا الارتقاء الذاتي للمادة إنما هو: « لبس بعد لبس » ، وكال بعد نقص .

خامساً – موضوع الحركة الجوهرية هو: مادة الجسم « الهيولي » التي تنبدل صورها بتعاقب مستمر من كامل الى أكمل، ولكن لدقة اتصال تلك الصور وشدة تعاقبها لا يمكن الاحساس بحركتها بأي شكل من الأشكال، ولأجل ذلك جهلت العامة هذه الحركة، وأنكرها بعض الخاصة،

# موضوع الحركة الجوهرية

وقبل أن نبدا بمعرفة موضوع الحركة الجوهرية ينبغي أن نعرف ما هو موضوع الحركة بصورة عامة:

وقد سبق ان اسلفنا ان تعريف الحركة هو : « خروج الشيء من القوة الى الفعل » فهوية الحركة مزيجة من وجود وعدم ، خليطة من قوة وفعل ، فالحركة - اذن - صفة وجودية قائمة من حيثية بالمادة ، ومن حيثية اخرى بالصورة ، فهي من جهة المادة حاملة لقوة الحركة ، ومن جهة الصورة واجده لفعلينها . والوجود الذي يتركب من جهتين : جهة قو ته وجهة فعليته ليس ذلك إلا الجسم . وهذا معنى أن موضوعه هو الجسم المركب من المادة والصورة .

وأما موضوع الحركة الجوهرية: ففي رأي هذا الفيلسوف العظيم ان حقيقة الموضوع لكل تلك الحركات الجوهرية والعرضية هي « المادة بصورة ما » . ومع ان كل صفة من صفاتها آخذة بالنبدل في كل لحظة ، لكنه مع وجود كل تلك الحركات والتغيرات فالموضوع باق على حقيقته الاولى ، وهو حافظ لوحدة ذاته

# ما هو الحافظ لوحدة الجسم ?

ال كان الوجود أمراً بسيطاً وجدانياً بالرغم من مراتبه وشؤونه المختلفة فغي رأي هذا الفيلسوف ان المقوم لوحدة الجنم ، والحافظ لاتصال حركاته المختلفة

ولما كانت الصفات المتغيرة المتعاقبة في كل لحظة موجودة بوجود خاص تختلف هو وحدانية الوجود افر ادها بالغيرية والتفاوت من حيث الظهور، وكانت وحدة هذه الأفر اد المتبادلة - من اية صفة جسمية : عرضية كانت ام جوهرية \_ محفوظة بوحدة هذا الوجود ، فمن

الأحقان تكون وحدة الوجودات المتعاقبة محفوظة بوحدة حقيقة الوجود نفسها . فمن حيث ان افراد هذه الصفات تتايز في درجات الكمال على نحو يكون لكل واحد منها حد محدود ، ودرجة ممتازة مخصوصة لها ، ولذلك فان العقل ينزع من وجود كل فرد ماهية مخصوصة تحكى عن درجة متايزة في الوجود والكمال ، وفي ذات الحال يحكم العقل باتحادها واتصالها بالرغم من هذا التمايز .

مثال ذلك : ان الجسم في الحركة السكية يحوز على فرد من افراد الكية المطلقة ، وفي اللحظة الأخرى تبدل بفرد آخر منها ، وهذه الأفراد السكية وإن كانت مختلفة في خصوصياتها إلا انها واحدة في حقيقتها السكية المطلقة ، وفي الحركة السكية — على رأيه — تتعاقب ملايين من افراد المقادير السكية على الجسم تتشابه كلها في ماهياتها السكية وحقيقة مقاديرها ، ولسكن تتباين ايضاً في درجة كالها ومرتبة وجودها ، بحيث يفرض العقل لسكل فرد منها حد معين ممتاز ولسكنه بالنظر لشدة اتصالها وتعاقبها فانها متصلة في الخارج ومتحدة مع وحدانية وجود السكية المطلقة .

وعلى هذه الشاكلة من الحركة الكمية - يعتقد فيلسوفنا العظيم - ان ذات كل جسم وحقيقة كل موجود جسماني دائمة الحركة والسير نحو التكامل ، بمعنى ان حقيقته الجوهرية في كل لحظة تكتسب مرتبة أكمل ، وعلى طوال بقائه يطوي ملايين من المراحل والمراتب الجوهرية ، ويكون كل واحدة منها اكمل درجة من سابقتها ، وذلك على نحو متعاقب تنشابه تلك الدرجان في حقيقتها الحوهرية الاولى ، وان تخالفت في قوة وجودها وضعفه (۱) وفي الوقت نفسه فان كل تلك الملايين والاعداد الكثيرة الهائلة من افراد الوجودات المختلفة هي واحدة في ذلك الملايين والاعداد الكثيرة هذا المعنى الى تشتت هذا الموضوع - اعنى الحركة الجوهرية - في مختلف موضوعات واصول فلسفة صدر المتالمي.

الجوهر ، وإنما العقل ينتزعها ويفرض لها حداً معيناً .

#### نقد الحركة الجوهرية

انكر الشيخ الرئيس هذه الحركة الجوهرية ، وتحامل عليها بشدة ، ولكن هذا الفيلسوف العظيم صاحب نظرية الحركة الجوهرية ، أو الحركة في الجوهر - وهو من أبرز عمالقة الفلسفة ومبتدعيها - وقف ضده بكل صلابة وقوة .

ويدور هذا الصراع الفلسني بين هاتين المدرستين الفلسفيتين على النحو التالي: ان تبدل جو هر بآخر هل يتم على نحو الكون والفساد (١) أم على نحو الحركة الجوهرية ?.

ويقيم فيلسو فنا العظيم براهينه الفلسفية على فكرته هذه في مقابل من يرى : ان تحول الأشياء وتبدلها هو نظير تحول الماء الى الهواء ، والنطفة الى العلقة والبذرة الى الشجرة . وإنما يتم ذلك بعملية الكون بعد الفساد ، وليس بفعل الحركة الجوهرية في الأشياء .

ويقصدون بالكون والفساد: « زوال صورة وانعدامها وظهور صورة

اخرى مكانها».

و تقصد المدرسة الأخرى بالحركة الجوهرية : «حركة المادة الجوهرية

و بتعبير آخر : « تعاقب الصور الجو هرية على المادة على نحو الاتصال » في الصورة الجوهرية »·

فكم ان حركات الانسان « الأينية » او مراتب حلاوة اية مادة موجودتان على نحو الاتصال، فلا الفاكهة تخلو من مراتب تلك الحلاوة، ولا جسم الانسان

(١) أي الكون بعد الفساد

يخلومن « الاين » عند الحركة ، كذلك تجدد الصور الجوهرية في المادة يكون على هذا النحو من التدرج والاتصال، ، وليس ذلك على نحو خلع صورة ولبس اخرى .

#### معنى الحوكة :

وإذا كان معنى الحركة هو: « خروج الشيء من القوة الى الفعل تدريجاً أو يسيراً » فبنفس المعنى المنصور في الحركات « الأينية والكيفية » للاحياء والجمادات تتصور: ان للمادة قوة – بل هي نفس القوة – لان تلبس الصور الجوهرية المتعددة الحادثة على نحو الندرج في زمان قليل او كثير ، كما هو الحال في المادة المتطورة من النطفة الى العلقة ، ومن العلقة الى أية صورة اخرى .

#### اركان الحوكة :

ويجب ان تتوفر في الحركة هذه الاركان:

١ — ان يكون المتحرك « موضوع الحركة » هو غير ما فيه الحركة ، كأن تكون الحركة في الاين .

ان يكون المتحرك - في هذه الحالة - هو نفسه باق ، وإلا لم يكن هو المتحرك بل المتحرك شيئ آخر . وإذا لم يتحقق - في الحركة - هذان الركنان فان الحركة العجوهرية تنهار من اساسها ، ويكون فيها أكبر ثغرة للاجهاز عليها .

هذه هي الطريق التي سلكها الشيخ الرئيس – والمشهور من الفلاسفة – في القول باستحالة الحركة الجوهرية ، حيث قال الشيخ الرئيس في انكاره لها : الحركة هي في الجوهر ، وكان ما فيه الحركة هو الجوهر الضاكان المتحرك – اذن – هو نفس ما فيه الحركة . واذا اربد تصحيح ذلك : بأن الجوهر المتحرك هو المادة ، وما فيه الحركة جوهر آخر هو الصورة فيكون بأن الجوهر المتحرك هو المادة ، وما فيه الحركة جوهر آخر هو الصورة فيكون بأن الجوهر المتحرك هو المادة ، وما فيه الحركة جوهر آخر هو الصورة فيكون

المتحرك \_ حينئذ \_ غير ما فيه الحركة • يرد ذلك : بأن المادة لا تكون بلاضورة . ومعنى ذلك حينئذ حركة الصورة في الصورة .

٧ - إذا كانت المادة مع الصورة ، وكانت الصورة متجددة ، فالمادة ايضاً تكون متجددة تبعاً لتجدد الصورة . ومعنى ذلك : ان ذات المتحرك لم تكن باقية في جميع اطوار هذه الحركة .

و مذه النقود حاول الشيخ الرئيس ان يثبت استحالة الحركة الجوهرية ، ولكن فيلسو فنا العظيم اجابه على ذلك بما اثبت به معنى الحركة ألجو هرية اكثر

فاكثر . حيث قال :

ان المتحرك \_ أي موضوع الحركة - هي المادة مع صورة غير معينة . وبتعبير آخر : ان موضوع الحركة الجوهرية هي المادة مع الصورة الكلية والصورة الكلية هي المتحركة ، وما فيه الحركة صورة نوعية (١) يحدث فيها التغيير والتجدد . فالموضوع - اذن - باق في جميع حالاتها ، لأن موضوع الحركة : هي المادة مع صورة كلية غير معينة ، وتكون حركتها مع صورة خاصة وهكذا الشأن في الحركة الكمية والكيفية ، لأن الموضوع لا يخلو عن كيف ما ولا عن كم ما ، إذ يتحرك مع الكيف الكلي ، والكم المطلق في جميع مراتب الكيف والكم ، والموضوع باق مع كيف ما وكم ما في جميع حالات هذه الحركة الكمية والكيفية . وهكذا شأن الحركة الجوهرية ، فإن المادة مع الصورة الكلية

ويستنتج من ذلك : ان موضوع الحركة هوغير ما فيه الحركة . و بذلك تتحرك في الصورة المعينة .

ايضاً اجيب عن الاشكال الآخر «عدم بقاء الموضوع» لأن الموضوع باق مع الصورة المطلقة في جميع حالات هذه الحركة.

(١) أي خصوصيات الصور

و بتعبیر آخر : ان هذا الفیلسوف العظیم قد اثبت (۱) ان حقیقة کل جسم یترکب من هیولی وصور تین : صورة جسمیة تکون مقومة لجسمیته ، و محصلة لجوهریته ، حیث ینعت بالامتداد أو قابلیة الابعاد ، وصورة اخری نوعیة تکون مقومة لنوعیته ، ومادة لتعینه ، ومنشأ لآثاره .

ان فعلية « الهيولي » محتاجة الى هذين النوعين مون الصورة ، لكنه يحتاج الى فرد غيرمعين من الصورة الجسمية ، وفرد غيرمعين من الصورة النوعية . وإذا كان الهيولي والجسم لا يتقومان في بقائها بفرد معين من الصورة فعند تبدل تلك الصورة بفرد آخر لا يزول ذلك الموضوع ايضاً . وعلى هذا يجوز ان تبدل بكل لحظة جميع تلك الأفراد الشخصية عن الصور الجسمية بأفراد اخر و تتبدل جميع الأفراد النوعية بأفراد نوعية اخر ايضاً . مع ان « الهيولي » في مطاوى هذه الحركة لم تخل عن نوع من الصورة الحافظة لفعليتها و بقا عها بتعاقب هذه الصور المتبادلة . وفي نفس الوقت قد وقع في ذات الجسم ، وخصوصياته وجوهره تجدد وسيلان ، لأن تعاقب تلك الأفراد من الصور ، وشدة اتصال حركتها واتحادها في الوجود قد حفظت حقيقة الجسم ، وضمنت بقــاء هويته ، بل ان هذه السنة والقاعدة جارية في سائر الحركات العرضية ، لأن بقاء الموضوع « الجسم » في الحركات العرضية كالحركة في الكم والكيف لابد ان يكون ضروريا الضا .

### أدلة الاثبات

يعتمد هذا الفيلسوف العظيم - في اثبات مذهبه هذا على دعامتين سبقت الاشارة اليها:

<sup>(</sup>١) في قسم الطبيعيات .

# ١ - رجوع العرض الى الذات :

« ان كل ما بالعرض ينتهي الى ما بالذات » فجميع الحركات العرضية لابد ان تنتهي الى حركة جوهرية ، لأن الحركة في الكم والكيف ، أو الحركة في الوضع والأين إنما هي حركة في الاعراض ، ولابدان تنتهي الى حركة في الذات والجوهر .

وعلى هذا . فان كل تحول او تغيير في اعراض الجسم إنما يحكي عن وقوع تغير في ذاته وجوهره:

وإذا عرضنا على فيلسوفنا هذا السؤال:

انها نشاهد - على العكس من ذلك موجوداً ما « و نتمثل بالانسان » قد يحصل له كثير من التحولات طوال سنين متادية ولا نشاهد أدنى تبدل أو تغيير فى ذاته وجوهره ، ولهذا فلا تعني هذه النغييرات فى صفات الأجسام وآثارها اية حكاية عن تغييرات في جواهرها ، ولم يكن ذلك دليلا على تجدد الذات والحركة

و يجيبنا على ذلك : ان الحس الظاهر كثيراً ما يقع فيه الخطأ ، فلا يستطيع الجوهرية لها 19 ان يقف دون احكام العقل ومشاهداته . بالإضافة الى ذلك : فان الحركة في الجوهر وتعاقب الصور النوعية للاجسام غير خاضعة للمشاهدة والاحساس ، كم انها غير مدركة للعقول الضعيفة التي تعجز عن تصور هذه التحولات الذاتية السريعة

في الأشياء .

٢ - قاعدة السنخية : وطبقاً لقاعدة لزوم « السنخية والتناسب بين العلة والمعلول » يلزم أن

تكون علة الموجود الثابت ثابتاً ، وعلة المتجدد متجدداً ايضاً .

وعلى ذلك : فحركة الكم معلولة لجوهر الذات ، وهو علة واقعية لهذه الحركة . وبالاعتراف بلزوم السنخية والمشابهة بين العلة والمعلول ينبغي الاعتراف ايضاً بأن طبيعة الأجسام في تجدد وحدوث دائم ، لتكون بدورها قادرة على ان تكون علة تجدد وحدوث في كمية الأشياء وكيفيتها ، وسائر صفاتها العرضية .

والعرض - كا تعرفه الفلسفة: « وجوده في نفسه عين وجوده لموضوعه » فليس له وجود نفسي مستقل غير فنائه في الموضوع ، ولذلك فان الاعراض في الصل وجودها تابعة للجواهر ، ولذلك ايضاً فصفة التجدد والحدوث في الاعراض تابعة لصفة التجدد والحدوث في الجواهر ، و ناشئة منها .

وقد دعم فيلسو فنا العظيم هذ الحركة ببراهين اخرى ، لأن هذه النظرية من امهات اصول فلسفته التي استطاع ان يحل بها مشكلات فلسفية كثيرة عجز عن حلها الفلاسفة كمسألة المعاد وحشر الأجساد ، ومسألة ربط الحادث بالقديم .

#### ٣ - القوة المحركة :

والقوة المتحركة تتصور على نحو محرك خارجي آلي ، ومحرك مباشر للتحرك ، كتحريك النفس المنطبعة على الحركة ، والطبيعة الخاصة للاجسام ، وهي التي تحرك حاملها بالطبع .

والحركة في الأجسام موجودة بالذات ، وها - أي الجسم والحركة \_ عبولان بجعل واحد . كالحرارة في النار ، والزوجية في الأربعة .

وبتعبير آخر : قد تكون نسبة الحركة الى المحركة هي ان ايجاد جوهر ما يستلزم ايجاد حركته ، وتكون بصرف ايجاد جوهره . وهذا هو شأن الحركة في جسم يكون متحركاً بذاته .

ويستنتج من ذلك : ان سلسلة الحركات ، او جميع المتحركات لابدان نتهي الى متحرك تكون حركته ذاتية ، وإلا لزم فيها الدور والتسلسل . وفي تقسيم آخر للقوة المحركة نقول:

ان محرك كل شيء « مصدر حركته » إما أن يكون متحركاً بنفسه ، كالطاقة الحركية الكامنة في الأجسام ، أو يكون غير متحرك في نفسه كالمعشوق

الذي يحرك عاشقه بطريقة الحب والجذب .

اوبالنظر الى ان كل محرك إذا كان متحركاً لابدأن يكون جسما أو جسمانياً وانسلسلة الأجسام ومقاديرها تتناهى بحكم تناهي الأبعاد ، فلابد ان تنتهي سلسلة

المتحركات ايضاً بمحرك لا يكون بذاته متحركاً. وبالنظر ايضاً الى وجوب تناهي سلسلة العلل والمعاليل لابد ان تنتهي سلسلة المحركات الداخلية الى محرك لم يكن من ذات المتحرك ، ولم تكن الحركة ايضاً

ويثبت هذا المدعى « وهو وجود محرك غير متحرك » ووجود محرك ليس من القوة الذاتية والداخلية للجسم. داخلا في ذات المتحرك ، ولا قوة من قواه الجسمية . يثبت هذا المدعي

عن طر قان :

١ - طريق تناهي سلسلة العلل والمعاليل - أي بطلان الدور والتسلسل. ٧ – طريق تناهي سلسلة الأجسام والابعاد (١) . والذي نستنتجه من هذا التقسيم « تقسيم القوة المحركة الى مباشر وغير

مباشر» هو: انه يجب ان تنتهي سلسلة «القوى المحركة» الى محرك عقلي لا يكون مباشراً في النحريك ، بل ان معنى نسبة النحريك اليه هي ايجاد جو هر متحرك بالذات ، وكذلك يجب ان تنتهي سلسلة الحركات الى متحرك تكون

(١) اشبع فيه القول في قديم الطبيعيات

حركته الذاتية مجعولة بجعل ذاته وجوهره

والناتج ايضاً من تقسيم المحرك الى محرك متحرك ، ومحرك غير متحرك مو : ان سلسلة « القوى المحركة » لابد ان تنتهي الى محرك مجرد عن المادة ، وهو غير متحرك بالذات .

وعلى هذا لا تختلف عقيدة جمهور الفلاسفة مع فيلسوفنا العظيم في ضرورة وجود محرك خارجي عقلاني مجرد ، إلا ان الجمهور يختلفون معه في كيفية نسبة الحركة الى الحركة الى الحركة الى الحركة الله المحركة الله المحركة الأجسام ، وخاصة المادة الاولى بدافع من تحصيل الكال من المحرك العقلاني ، و بفعل الشوق والعشق تكون حركتها دائمة ابدية ، ولكن فيلسوفنا يرى نسبة الحركة الى المحرك الى المحرك الماشر .

## ٤ - المبدأ القويب للحوكة :

ان المبدأ القريب للحركة – وهو في الحقيقة الفاعل المباشر لجميع الحركات – هي القوى الطبيعية الكامنة في الأجسام ، وهي التي تباشر الحركة اما طبيعة أو قسراً ، او دفعاً من قبل الغير باعتبار الوصول الى الكال ، لأن الحركة في كل شيء إنما تحكى عن نقص وجودي ، وهي لأجل الوصول من نقص الى كال ، ومن قوة الى فعل .

وليس الأمركذلك في خصوص الموجودات العقلانية لخلوصها عن شوائب «القوة» او النقص ، وغنائها به «الفعلية» والكال ، ولذلك لا يمكن نسبة مباشرة الحركة اليها . وعلى هذا : فالمبدأ القريب او الفاعل المباشر للحركة الارادية او الطبيعة ، او القسرية هو طبيعة الجسم المتحرك .

# ه - ذاتية المركة:

قد اتضح مما سبق : ان المصدر الأول للحركة هو الطبيعة ، و بقانون السنخية تكون الطبيعة متحركة في ذاتها ، متجددة في جرهرها ، وعلى ذلك فالحركة من لوازم وجود كل طبيعة ، ومن ذاتياتها التي لا تنفك عنها .

# ٧ - اتحاد الطبيعة والحركة في الوجود :

ان مفهوم التجدد والحدوث هو نفس مفهوم الحركة ، بل هو عين ماهيتها ولكن مفهوم الطبيعة تغاير مفهوم الحركة والتجدد والحدوث. وعلى ذلك فهي من عوارض الطبيعة ، ولكن ليس من قبيل عارض الماهية ، بل من عوارض الوجود التحليلة ، وشأن عارض الوجود ان يكون ذاتياً لمعروضه لا ينفك عنه ، وهو في الجعل والايجاد تابع لجعل وايجاد معروضه . وعلى ذلك : فان النجدد والحدوث مجعولان بجعل الطبيعة وموجودان بايجادها .

والذي ينتج لنا من هذا الأصل هو: ان ايجاد الطبيعة والحركة توأمان ومتحدان في الوجود . والطبيعة في وجوده وتحققه لا يمكن ان يخلو آناً من

الحدوث والتحدد:

ويتدرج فيلسوفنا في نظريته هذه الى ان المادة الحاملة لقوة الوجود يجب ان ٧ - كفية تعدد المادة : تكون مقدما على الوجود ، بل يجب ان تكون احد اسبا به وعلله . ويتمثل ذلك فى وجود الانسان ، إذ كان قبل وجوده موجوداً فى مادة النطفة على نحو القوة و الاستمداد ، وكانت تلك المادة حاملة لقوة وجوده حينذاك . وهذا هو معنى :

« ان كل حادث زماني مسبوق بعدم زماني يحتوي على قوة الشيء ، ويحمل قابليته » .

وإذا لم تكن المادة نفسها حادثة و إلا لاحتاج الى مادة اخرى لزم منها الدور لذلك فان المادة السابقة على وجود الحادث والمصاحبة له شيء واحد ، وذلك لاستحالة تعدد المادة في وجود حادث شخصي واحد ، وإن كان على نحو الابداع ، ولهذا فلا يمكن ان تتحد المادة السابقة مع اللاحقة \_ أي تكونان واحدة \_ إلا على نحو الحركة الجوهرية ، والاعتراف بالحركة في الجوهر . إذ أن المادة السابقة : حاملة القوة والامكان تستطيع بالحركة الجوهرية ان تبدل هويتها ، وتغير صورتها ، وتحول نفسها من القوة الى الفعل ، ومن الامكان الى الوجوب ومن العدم الى الوجوب

ونتيجة ذلك : ان تكون مادة كل وجود حادث بالذات في تجدد وسيلان وتحول دائم .

# ٨ - اصالة الحوكة في الأجسام:

ويرى فيلسوفنا هذا: ان كل ما يحكى عن التحقق والوجود ، والفعلية والمحصول - مقدم على بديله ،ن حيث نظام هذا الوجود ، فالعدم ، والقوة ، والامكان ، والمادة : لا يمكن احدها ان يكون علة لكل واحد من الوجود ، والفعلية ، والوجوب ، والصورة . بل الأمر على العكس من ذلك . ويترتب على ذلك : ان تكون الحركة مقدمة على السكون ، لأنها وسيلة للاستكال والرقي وبالتالي فالحركة في الجوهر ، والتجدد في الصورة مقدمة على سكونها وجودها . اذن : ان الأصل في ذات الأجسام وجوهرها هي الحركة ، لا السكون .

# ٩ \_ هل يؤثر الشيء في نفسه :

من المفهوم أن تأثير الشيء في غيره يتوقف على وجود محاذاة بين أي شيء مؤثر وأي محل قابل للتأثير . وخصوصية هذه المحاذاة \_ بين الفاعل والقابل \_ هي من شؤون المادة ولوازمها . إذ لولم يوضع الجسم الذي يقبل تاثير الحرارة بوضع خاص الى جنب مادة النار لم يتحقق شي من تأثير الحرارة فيه . فلو قلنا بتأثير القوة النارية في مادتها للزم ان نقول بوجود محاذاة بين مادة النار وقوتها النارية ، ولكن ذلك محال ، إذ يستلزم أن يكون لكل منهما وجود مستقل قائم بذاته حتى يحصل التأثير . بينها لا يمكن ان يوجد احدها دون الآخر في الخارج . وعلى ذلك يجب إن يتوسط شيء آخر بين حرارة النار وجرمها حتى تحصل لل الحاذاة . وكذلك يشترط في هذه المادة الجديدة حصول المحاذاة ايضاً ، إذ هي بدورها محتاج الى مادة اخرى للتوسيط . وهكذا .. تتسلسل المواد الى ما لا نهاية لها . ولاستحالة تأثير قوة الجسم البسيط في مادته الحاملة لها يتعين ان يكون ذلك الأثر موجوداً في حامله بجعل واحد بسيط ، وبتوأمية في الوجود . و بتعبير ثان : يكون أثر الحرارة \_ مثلا \_ ذاتياً لقوة النار ، ومن عوارضه

التحليلية المجعولة مع ذات النار بجمل و، والمبدأ القريب ، والمصدر الذاتي والذي نستنتجه من ذلك هو : ان المبدأ القريب ، والمحركة في والذي نستنتجه هي الطبيعة ، ولا يختلف ان يكون مثل الحركة في الأول في كل حركة هي الطبيعة ، والا يختلف المحركة ذاتية للطبيعة موجودة معها الطبيعة مثل الحرارة في الناد - أي ان الحركة ذاتية للطبيعة موجودة معها الطبيعة مثل الحرارة في الناد - أي ان الحركة ذاتية للطبيعة مثل الحرارة في الناد - أي ان الحركة ذاتية للطبيعة مثل الحرارة في الناد - أي ان الحركة ذاتية للطبيعة مثل الحرارة في الناد - أي ان الحركة ذاتية للطبيعة مثل الحرارة في الناد - أي ان الحركة ذاتية للطبيعة مثل الحرارة في الناد - أي ان الحركة ذاتية للطبيعة مثل الحرارة في الناد - أي ان الحركة ذاتية للطبيعة مثل الحرارة في الناد - أي ان الحركة ذاتية للطبيعة مثل الحرارة في الناد - أي ان الحرارة في الناد - أي ان الحرارة في الطبيعة مثل الحرارة في الناد - أي ان الحرارة في الناد - أي اناد - أي ان المرارة الناد - أي اناد - أ

بوجود واحد · وعلى هذا : فالحركة ذاتية لكل جوهر جساني •

# النظرية الجوهرية .. والرواد الأوائل للفلسفة والمعرفة

يرى فيلسوفنا العظيم - صدر المتألهين - ان من الوهم الاعتقاد بأن نظرية الحركة الجوهرية فكرة جديدة ليست للفلسفة سابقة معرفة بها ، لأن الحكيم الأول ، ومبدع الكون هو الذي خاطب العقول البشرية بهذه الحقيقة ، وذكر ذلك مراراً في القرآن الكربم :

١ - « وترى الجبال تحسبها جامدة وهي تمو مو السحاب » .

· « بل هم في لبس من خلق جديد » ·

٣ - « يوم تبدل الأرض غير الأرض » .

٤ - « على أن نبدل امثالكم وننشأكم فيا لا تعلمون »

والآية الأخيرة صريحة في معنى الحركة الجوهرية ، دالة على رقتها ولطافتها الأمر الذي سبب جهل طائفة بها ، وانكار طائفة أخرى لها .

#### ه « وكل الينا راجمون » .

وهذه الآية الكريمة من الآيات ذات الدلالة على الحركة الجوهرية في قوسها الصعودي « أي تطور الانسان و تكاملة » .

#### أقوال الفلاسفة ورواد المعرفة :

يقول فيلسوفنا العظيم: انه ليس هو الذي تفرد با كتشاف هذه الحركة الجوهرية بل انها مسألة فلسفية قديمة ، ولدت بمولد الفلسفة . وقد استشهد لذلك بنصوص من الفلاسفة الملطيين واليونانيين ، وغيرهم من الرواد الأوائل

الفلسفة والمعرفة والدين (١) ممن نعتهم بأنهم مصدر الحكمة والمعرفة والاشعاع

وفي تفسيره لكاماتهم كثير من التجوز ، وفي استكناهه لفلسفتهم على العالم . نظهر روحه المشبعة بهذه الفكرة ، حيث تلوح له من خلالها اشارات صريحة ، وایماءات و اضحة :

# ١ - انكساغورس اللطي :

« أَنْ الْأَشْيَاءِ كَانْتُ سَاكِنَةً . ثُم أَنْ الْعَقَلُ وضَّعِهَا على أحسن نظام فوضعها من عال ومن سافل ومن متوسط ، ثم من متحو ك وساكن ، ومن مستقيم الحوكة ، ومن دائرها ومن افلاك متحركة على الدوران ، ومن عناصر متحركة على الاستقامة ».

ان الأشياء كانت ساكنة ، أي انها كانت لها كينونة عقلية قبل هذه ومعنى هذا \_ عند صدر المتألمين هو:

الأكوان الطبيعية

« كل مبدع ظهوت صورته في حد الابداع انكسايس الملطي: فكانت صورته في علم الأول ، فالصورة عنده

(۱) نقل هذه الأراء الفلسفية من الملل والنحل للشهرستاني مع تلخيصها الجلد الثاني ص ٢٤٢ مطبعة الحجازي بالقاهرة ١٩٤٨م.

#### ومعنى هذا ايضاً :

— ان معلوماته حادثة لقيامها بالهيولى التي من شأنها القوة والاستعداد وقبول التجدد والتغير لصور الاجساد صورة بعد صورة .

#### ۳ انبادقلس:

« يبقى هذا العالم على الوجه الذي عهدناه من النفوس التي تشبت بالطبائع ، والأرواح التي تعلقت بالشبابك حتى تستغيث آخو الأمو الى النفس الكلية فتتضرع هي الى العقل ، ويتضرع العقل الى الباري فيسمح الباري على العقل ، ويسمح العقل على النفس، فيسمح النفس على هذا العالم بكل نورها فتستضيء وتسمح النفس الجزئية وتشرق الأرض والعالم بنور ربها الأنفس الجزئية وتشرق الأرض والعالم بنور ربها متنصل بكلياتها ، وتستقر في عالمها مسرورة محبورة فتتصل بكلياتها ، وتستقر في عالمها مسرورة محبورة ومن لم يجهل الله له نوراً فما له من نور ١ » .

ويفسر ذلك :

ان وجود الاجرام لا يمكن بدون النفوس والارواح · وان الطبيعة الجرمية متقومة بالنفس ، حيث يشير الى ان الارض ذات حياة ونفس ، فيستفاد من كلاته كيفية رجوع الاشياء الكونية الى باريها حسبا ورد في الشرائع الالهية ، وما حققه العرفا والكاشفون ، والعلماء الراسخون .

(١) ومن العجب ان يجري معنى هذه الآية على لسان هذا الفيلسوف اليوناني القديم .

ويشير فيلسوفنا - في كلامه هذا - الى الجزء الأهم من نظرية الحركة الجوهرية ، وهو تطور الانسان وتعاليه ، حتى يصل الى العالم الروحي ، والى جوار ربه بعد الصفاء الذي يصل اليه من تدرجه بسبب حركة جوهره وذاته من الطبيعة الى العالم العلوي .

٤ - فيثاغورس :

« وقلت بابطال العالم لأنه يبلغ العلة التي من أجلها كان فاذا بلغها سكنت حركته » .

٥ \_ سقواط:

« واغا كانت هذه الصور موجودة كلية دائمة باقية لأن كل مبدع ظهرت صورته في حد الابداع فكانت صورته في علم الأول ، والصور عنده فكانت صورته في علم الأول ، والصور عنده بلا نهاية ، ولولم تكن الصورة عنده ازلية في علمه لم يكن ليبقى ، ولولم تكن دائمة بدوامه لكانت تدثر بدثور الهيولى ، ولو كانت تدثر بدثور الهيولى الما صارت الصور الحسية على رجاء وخوف ، واغا لما صارت الصور الحسية على رجاء وخوف ، واغا تبقى اذا كانت لها صور عقلية في ذلك العالم ترجو اللحوق بها ويخاف التخلف عنها » .

و يعقب على ذلك :

ان كل صورة متعلقة بالهيولي فانها تدثر بدثور الهيولي ، وذلك لأن الميولي شبئاً بعد شيء .
الميولي شأنها الدثور والعدم ، وان الصورة شأنها التجدد والحدوث شيئاً بعد شيء .

#### ٢ \_ ابن فارس :

« أن الموجودات باقية داثوة . أما بقاؤها بتجدد صورها ، وأما دثورها فبدثور الصورة الأخرى » .

#### ٧ - الاما على «ع»:

« احذركم في الدنيا فانها دار شخوص ، وعل تنغيص ، ساكنها طاعن ، وقاطنها بائن ، عيد بأهلها ميدان السفينة تصفقها العواصف في لجيج البحار ما اصف من دار اولها عناء ، وآخرها فساد ، من ساعاها فاتته ومن استغنى عنها واتته » .

#### ٠ - مي الدين العربي :

« قلت له \_ أي لادريس في عروج باطني له \_ اني رأيت في واقعتي شخصاً اخبرني انه من اجدادي فسألته عن مأزق موته ، فقال : اربعون الف سنة فسألته عن آدم لما تقور عندنا الدته . فقال في : عن أي آدم تسأل , من آدم الأقوب ? قلت : بلى . قال : صدق انني نبي الله ولا أرى للعالم مدة بلى . قال : صدق انني نبي الله ولا أرى للعالم مدة يقف عليها بجملتها ، الا انه بالجملة لم يزل خالقاً ولا يزال دنياً وآخوة ، والآجال في الخلوقات بانتهاء يزال دنياً وآخوة ، والآجال في الخلوقات بانتهاء

المدد ، لا في الخلق ، فالخلق مع الانفاس تتجدد فقلت له : فما بقي من ظهور الساعة ? قال : أقربت الساعة ?! أقرب الناس حسابهم وهم في غفلة معرضون فقلت ، عرفني بشرط من شروط اقترانها ، فقال : وجود آدم من شروطه . فقلت : فهل كان قبل الدنيا دار غيرها ? قال : دار الوجود واحدة ، والدار ما كانت دنيا ولا آخرة الا بكم ، والآخرة ما غيزت ما كانت دنيا ولا آخرة الا بكم ، والآخرة ما غيزت الا بكم . وانما الامر في الاجسام اكوان واستحالات واتيان وذهاب لم يزل ولا يزال » .

#### تعاریف ..

استنهاماً للفائدة ، واستيعاباً للفكرة الملخصة الكامنة في هذه التعاريف نذكر التعاريف في الحركات المختلفة :

المحمد المتعاريف في الحركات المختلفة :

المحمد المتألمين معنى بسبط هو نفس التجدد والحدوث .

الحركة الجوهرية:
 هي الحركة الطبيعية للجسم في صوره النوعية الى
 الكال ، يمنى ان الهيولي مع الصورة المبهمة في
 الكال ، يمنى ان الهيولي مع الصورة المبهمة في
 الكال ، أبنة النوعية المتبادلة على الاتصال .

٣ - الحركة في الاعراض :
الحركة في الاعراض :
الحركة في الكم : هي حركة الجسم في الحرارة ، أو في الألوان ..
الحركة في الكم : هي حركة الجسم في الحرارة ، أو في الألوان ..
الحركة الكبفية : هي حركة الجسم في الحركة الكبفية :

الحركة الوضعية : هي حركة الجسم حول محوره الحركة الأينية : هي حركة الجسم في المسافة .

#### مسألة ربط الحادث بالقديم

ومن نتائج هذه الفكرة - الحركة الجوهرية - وفوائدها العظيمة : تصحيح نسبة الحادث الى القديم كما ان من نتائجه ايضاً اثبات المعاد الجسماني على حقيقته .

وتتلخص هذه المسألة في انه : يجب ان تكون هناك تشابه وسنخية بين العلة والمعلول ، فتكون علة الثابت ثابتاً ، وعلة المتجدد متجدداً ، وعلة القديم قديماً . ولذلك فان الفلاسفة يواجهون في هذا الربط بين الحادث والمبدأ القديم مشكلة فلسفية عويصة لا يجدون الى حلها سبيلا غير الحركة الجوهرية .

#### المشكلة:

من الواضح ان كل ما يحدث في هذا العالم باستمرار إنما هو مسبوق بالعدم مشمول للزمان ، ولذلك يحتاج الى علة وسبب ، فاذا كانت علة الحادث حادثة ايضاً استلزم ذلك : التسلسل في الحوادث والعلل ، وإذا كانت علتها قديمة استلزم : اما قدم الحادث ، او حدوث القديم في خصوص ارتباط المعلول بالعلة واستنادها اليه .

وبتعبير آخر : اذا قارن المعلول الحادث علته القديمة « في القدم » صار الحادث قديماً ، وان قارنت العلة معلولها « في سبق العدم وشمول الزمان » صار القديم حادثاً وكلا الأمرين فاسدان محالان .

#### على المشكلة عند الفلاسفة :

والفلاسفة يحلون هذه المشكلة عن طريق تأثير الدورة الفلكية في نظام الطبيعة ، وهم يجعلون حركة الأفلاك واسطة الربط بين الحادث والقديم على الشكل الآتي :

لكل حركة على نحو العموم جهتان:

جهة الثبات : وليس فيها أى تغير وتجدد أو تبديل ، ويسمونها بـ « الحركة التوسطية » .

جهة التجدد: ويسمونها به « الحركة القطعية - قطع المسافة » .
ويرتبون على ذلك: ان جهة الثبات للحركة الفلكية - باعتبار دوامها
واستمر ارها - منسوبة الى العلة القديمة ، صادرة منها . ومن جهة تغيرها - أي
الحركة الفلكية - تكون و اسطة لوجود الحوادث ، وارتباطها بالقديم .

#### نقد صدر التألمين :

ولكن صدر المتألمين لم يعتبر ذلك حلا للمسألة ، بل يعتبر المشكلة لم تبرح قائمة في هذا الوسيط ايضاً ، لأن واقع المشكلة هو نسبة المتغير الى الثابت ، وعلاحظة سنحية العلة للمعلول ، وصدور الحركة من الطبيعة الفلكية الثابتة . وبملاحظة سنحية العلة للمعلول ، والاعتقاد بثبات الطبيعة يستحيل صدور الحركة من الجوهر الفلكي الثابت .

#### حل المشكلة عند صدر المتألمين :

يسلك في حل هذه المشكلة على الطريقة التالية :
وهي على غرار طريقة الجمهور في الحل ، ولكنه على مذهب الحركة
اللجوهرية في الأفلاك .

فني الحركة الجوهرية جهتان مختلفتان: احداها ثابتة ، والأخرى متغيرة .
الجهة الشابتة: هي الصورة الفعلية للجوهر الفلكي ، وهي كسائر
الأشياء الجوهرية والعرضية موجودة في عالم العلم الرباني ، ومرتسم في ذات
العقول الكلية .

والجهة المتغيرة : وهي التي تتبدل ذاتها وصورها الجوهرية الفلكية فيكل لحظة . ولذلك فالحركة الجوهرية بوجهها الثابت منسوب الى المبدأ القديم ، وبوجهه المتغير سبب ربط بين الحادث والقديم .

ولا يختلف هذا الوجه عما يذهب اليه جمهور الفلاسفة ، إلا انهم يستندون في ذلك الى الحركة الوضعية للافلاك ، وهو يستند الى الحركة الجوهرية لها (١) . وقد جعل جهة الثبات في الحركة الفلكية هي الصورة الفعلية ، أو وجوده العقلاني . وهذا نص كلامه :

« ... ولا مخلص عن هذا الا بأن يذعن بأن الطبيعة جوهر سيال ، واغا نشأت حقيقتها المتجددة بين مادة شأنها القوة والزوال ، وفاعل شأنه الافاضة والافضال ، فلايزال ينبعث عن الفاعل أمر وينعدم من القابل أمر ثم يجبره الفاعل بايراد البدل على الاتصال » .



<sup>(</sup>١) كا وان هناك فرقا آخر بين عقيدتيها : انهم يرون ان الأفلاك قديمة بنيما يراها حادثة .

#### المعاد الجسماني

يضع فيلسو فنا العظيم اصولا فاسفية عديدة لأثبات هذه الحقيقة الفلسفية الني عجز عن اثباتها الشيخ الرئيس ابن سينا .

وهي ترتكز على اساس الحركة الجوهرية التي مهدت السبيل الى قبول معاد جسماني شخصي لكل موجود ، وذلك وفقاً لما ذهب اليه الدين الاسلامي الحنيف من حقيقة المعاد .

وفي هذه الاصول - بالاضافة الى اصل الفكرة وجوهرها - محاولات لدحض شبهات المنكرين منجهة ، وتصوير الجنة الدائمة بنعيمها ، والنار الحامية بعذابها الخالد من جهة اخرى .

وقد انكر المخالفون المعاد الجسماني لأمرين رئيسين:

١ - امتناع اعادة المعدوم .

٧ — شبهة الآكل والمأكول.

وقد اجاب عن ذلك الكلاميون :

١ - بمنع توقف العودة على اعادة المعدوم. بل على جمع اجزائه المتفرقة.

٧ — ان المعاد هو الأجزاء الأصلية . والله تعالى يحفظها ، ولا يجعلها

تكون جزءاً لبدن آخر ، وغير ذلك من الأقوال المبسطة .

ولكن فيلسوفنا هذا قد اثبت المعاد الجسماني عن طويق الحوكة الجوهوية ، وبالادلة والاصول الثابته . بعد ان ظلت طلسماً قلسفياً استعصى حله على عقول الفلاسفة ودحاً من الزمن .

#### خلاصات عن الاصول:

الأصل الـ ١ — ان الوجود هو الأصل في الجعل والتحقق ، لأنه هو المنشأ للاثر ، وهو الصادر عن العلة .

الأصل الد ٢ و٣ — ان الوجود على النحو السابق هو عين التشخص والامتياز . وان ما به الامتياز والافتراق في الوجودات الخاصة الخارجية هي نفس ذواتها الوجودية حقيقة . كا وان الامتيازات الناشئة من ناحية الماهية وتوابعها هي من المنتزعات عنها — أي من الوجودات الخاصة — ومن اعتباراتها في الواقع . الأصل الد في — ان هذه الوجودات برمتها سواء المادية منها أو الاينية « المجردة » متجهة ومتحركة — دون فتور — الى الآخرة ، والى كالها اللائق بها . وهذه الحركة طبيعية لها ، حيث لا تفارقها ، ولا تتفاوت فيها .

الأصل الـ ٦ – ان الوجودات الخاصة هي عين الوحدة الحقيقية الشخصية في أي شيء . وانها – أي تلك الوحدة — تتفاوت في الأشياء كالوجود فهي في المتصلات عين الاتصال ، وفي المندرجات عين التدرج ، والانقضاء «كاهي في المتصلات عين الاتصال ، وفي المندرجات عين التدرج ، والانقضاء «كاهي الحال في الزمان والحركة» وفي المتكثرات العددية نفس تكثرها الفعلي «كوحدة العشرة اوالمائة» وفي الاجسام الطبيعية هي بعينها تكثرها القوى وكذلك الاثمر في الماديات والطاقات والقوى والمجردات كل بحسبها .

وبهذه الاصول الـ ٦ و٣ و٢ - ثبت: جواز ان يكون الشي الواحد مادياً في حال ومجرداً في أخرى - كالنفس - ويكون موجوداً بالقوة في زمان، وبالفعل في زمان آخر . ويجوز ان يكون الشي الواحد « في مرحلة من المراحل » جامعاً لجميع الادراكات على نحو ادراك دفعي واحد « وهو مرتبة العقل المستفاد » وليس كذلك في مرحلة اخرى كدور الطفولة « أي العقل الهيولاني

وبالقوة » كل ذلك مع الحفاظ على وحدته الشخصية في جميع هذه المراتب من غير الثلام أو انقطاع .

الأصل الـ ٧ و٥ بالانضام الى الاصول الـ ١ و ٤ و٦ - ان الوجود هو عين الصورة في المركبات وهي هي بصورتها التي هي بعينها وجودها العينية . والمادة غير دخيلة فيها ، إلا بكونها حاملة لقوتها وامكانها ١ .

ونسبتها — أي المادة — الى الصورة نسبة النقص الى التمام . إذ ان شيئية الشيء بتمامه لا بنقصه ، فهوية البدن وتشخصه إنما يكون بنفسه — التي هي صورته — لا بجرمه ، فلا تضر تبدلات اجزائه ، وتحولات مقاديره ، وكيفياته وكمياته ، وما الى ذلك من علائم تشخصه الدخيلة في بقاء هويته العينية ، وهكذا الأمر في تبدلات صوره الطبيعية والمثالية والأخروية ، لأجل انحفاظ وحدته العينية ، وتشخصه بانحفاظ نفسه ،

فالهوية الانسانية في جميع تحولاتها باقية ومحفوظة بانحفاظ نفسه ودوامه . إذ لا يضر في بقاء عينيته هذه التحولات ، وهي على نحو من الاتصال التدريجي المساوق للوحدة .

الأصل الـ ١٠ اضافة الى الأصل الـ ٥ و٧ -- ان الصور البدنية واشكالها وهيئاتها الجرمية ، كا تحصل من الفاعل بمشاركة المادة القابلة - أي حاملة القوة والامكان - حسب استعداداتها وانفعالاتها التدريجية ، كذلك تحصل من الفاعل - من غير مشاركة المادة - دفعة واحدة ،

وعلى ذلك فالحشر الجساني لا يحتاج الى ما يحتاج اليه فى هذه الدنيا من كو نه متولداً ، ومن طي كل المراحل الطبيعية الأخرى ، ولذلك نظائر من وجود الكرات ، والمادة نفسها ، وغير ذلك مما صدر عن العلة من غير سبق مادة

من نوعها .

و بهذا الأصل يعالج كثيراً من الاشكالات والملابسات عن المعاد الجسماني واعتباره غير جسماني ، لأن المقصود — هنا — نفي الاحتياج الى المادة القابلة للصورة ، وليس نفي المادة المطلقة ، وان كان بمعنى متعلق النفس ، الذي يطلق عليها المادة بالمعنى الاعم الذي هو المحل « وهنا البدن » .

وبهذه الاصول ايضاً ثبتت سعة العالم الاخروي ، وعدم التزاحم فيها مون حيث الشؤون .

الاصل الـ ٨ و ٩ - ان الموجودات الاخروية واحوالها هي من الامور الحسية ، ومع ذلك فهي غير متوقفة إلا على ارادتهم ومشيئتهم « فيها ما تشتهي الأنفس وتلذ الاعين » حيث لا تكون هناك حالة منتظرة بين المشيئة ووجود هذه الامور في الخارج بل هي «كن فيكون» ، وان نفس كل واحد إنما تتصرف في بدنه ونظامه بقوة واحدة ، بينا كانت متصرفة فيه بالقوى المختلفة في هذه الدنبا .

الأصل الد ١١ — ان الانسان اذ يطوي المراحل الدنيوية والاخروية إما يختص من بين سائر الموجودات بميزة انحفاظ شخصيته العينية والنوعية (١) فان كل فرد هو هو في جميع المراحل ، لان زيداً — مثلا — في طفولته وشبابه هو زيد بعينه ، وكذلك شأنه في الآخرة ، إذ هو زيد فيها كما هو زيد في الدنيا وان تفاوت وجوده فيها شدة وضعفاً ، ومن حيث الكمال والنقص ، وبهذا يختلف عن سائر الموجودات ، فانها — أي الموجودات الاخرى — تحتاج في الوصول الى غاينها القصوى الى تبدل في نوعه وصنفه الى نوع وصنف آخر ، حتى يستطيع الى غاينها القصوى الى تبدل في نوعه وصنفه الى نوع وصنف آخر ، حتى يستطيع

(١) ان كل شيء يتطور من نوع الى آخر ليصل الى غايته القصوى من الكال ويصبح انساناً • ولكن ليس الانسان كذلك إذ لا يتبدل نوعه ، لذلك تبقى شخصيته النوعية محفوظة •

الوصول الى مرتبة الانسانية التي هي باب الابوات ، ويصل بصراطه المستقيم الى الغاية القصوى .

ويعتقد هذا الفيلسوف ان من سامت فطوته لا يجد ريباً في المعاد الجسماني بل يتيةن ان هذا البدن بهينه يحشر يوم القيامة ، وليس بدنا مبايناً أو مثالياً . كا ويعتقد بحشر جميع الموجودات حتى الجماد والنبات « إذ لا معطل في الطبيعية » بل الكل سائر نحو الغاية المطلوبة ، وهذه الآية ناطقة بذلك : « ويوم نسير الجبال وترى الارض بارزة ، وحشر ناهم فلم نغادر منهم احداً » ، وأما شبهة الآكل والما كول « أي ما ينتقل جزء من بدن لآخر بالغذاء » فيندفع بهذا النص من كلامه :

« ان تشخص كل انسان الما يكون بنفسه ، أي عقدار ما تتعلق به النفس ، اذ يلزم من كون بدن زيد مثلا محشوراً أن يكون الجسم المأكول محشوراً ايضاً . بل كل ما تتعلق به نفسه فهو بعينه الذي كان » .

كما ويندفع شبهة امتناع اعادة المعدوم ، إذ لا يتوقف المعاد الجساني على أي معدوم حسبا قرره في بهجه الفلسفي الذي اوضحه في هذه الاصول المتقدمة .

الزمان في الحركة الحوهرية (أو) . . . البعد الرابع

ومن نتائج هذه النظرية : أن الزمان ليست له هويه متجددة - عنده -

أي انه لا يخضع لهذه الحركة الجوهرية ، بل انه كمية الماهية التجدد والانقضاء في الائشياء .

كا ان المكان — عنده — امر اعتباري ، ولكنه دفعي متحد مع الصورة الجرمية ، وبهذا يصرح:

«... فالزمان عبارة عن مقدار الطبيعة المتجددة بذاتها من جهة تقدمها وتأخوها الذاتيين . كما ان الجسم التعليمي مقدارها من جهة قبولها للابعاد الثلاثة . فللطبيعة مقداران اعتباريان احدهما تدريجي زماني يقبل الانقسام الوهمي الى متأخر ومتقدم زمانيين ، والآخر دفعي مكاني يقبل الانقسام الى متقدار الى الى متقدم ومتأخر مكانيين . ونسبة المقدار الى الامتداد كنسبة المتعين الى المبهم . وهما متحدان في الوجود متفاوتان في الاعتبار .

فاتصال الزمان ليس بزائد على الاتصال التدريجي التجدد نفسه . فحال الزمان مع الصورة الطبيعية ذات الامتداد التعليمي مع الصورة الجرمية ذات الامتداد الكاني » .

وعلى هذا : فلا تجدد لوجود الزمان ولا انقضاء ، ولا حدوث ولا استمرار إلا . . بحسب تجدد ما اضيف اليه ، وانقضائه وحدوثه واستمراره . ففي كل جسم طبيعي كا تتصور الابعاد يتصور الزمان ، وهو زمان الحركة الجوهرية فيها ، فهو مقدار اعتباري آخر له اضافة الى مقادير ابعاده الثلاث .

ويصح ان نسميه بـ « البعد الرابع » اذ ان له بحسب الاعتبار مبدأ ومنتهى باعتبار مبدأ الحركة في الطبيعة ومنتهاها ، ومقدار تجددها وتطورها .

#### النظرية الجوهرية والنظرية النسبية

قد أسلفنا: ان الحركة الكمية — مثلا — تكون بتعاقب الملايين من افراد المقادير الكمية على الجسم ، تتشابه كلها في ماهياتها الكمية ، وحقيقة مقادير ها • • ولكن بالنظر لشدة اتصالها وتعاقبها فهي متصلة في الخارج •

ومن المسلم - عند فيلسو فنا - ان كل تحول أو تغيير في اعراض الجسم كد « حركة الكم ، والكيف ، والأين ، والوضع » إنما تحكى عن وقوع تغيير في ذات الجسم وجوهره .

وأسلفنا ايضاً: ان موضوع الحركة هو: مادة الجسم « الهيولى » التي تتبدل صورها بتعاقب مستمر من كامل الى أكمل ، ولكن لدقة اتصال تلك الصور وشدة تعاقبها لا يمكن الاحساس بحركتها بأي شكل من الاشكال .

ولهذا .. يلتقي هذا الركن من النظرية مع ما يعتقده الفيلسوف الرياضي « انشتاين » صاحب النظرية النسبية من : ان مقدار سرعة الحركة هو الذي يعطي لكل موجود خارجي شكله الخاص ، ويختلف ذلك – ايضاً – باختلاف الأزمنة والأمكنة . وبهذه السرعة غير المحسوسة تتقرر اشكال الوجودات وتتمايز . وكا يقول فيلسوفنا تماماً : ان تعاقب الأفراد الوجودية وشدة اتصال حركتها

واتحادها في الوجود قد حفظت حقيقة الجسم وضمنت بقاء هويته . وهذا هو نقطة الالتقاء والتشابه بين هاتين النظريتين الدقيقتين .

#### الحركة الجوهرية ونظرية دارون

رأينا — فيا سبق — ان هذه النظرية الجوهرية ترى حتمية التطور لكل الأشياء الطبيعية ، وتهدف في سيرها الطبيعي الى الأفضل والأكمل . تتطورمن جوهر الى جوهر الى جوهر ، وترقى من نوع الى نوع أرقى (١) ولكنها تنتهي في رقيها النهائي الى التجرد .

ويرى دارون ان الأنواع كلها فى تسلسل وتطور مستمر ، وان البقاء للأصلح . ولكن هناك فروقاً بين المذهبين سوف يتضح من خلال هذا العرض الملخص لمفهوميهما :

فني رأي فيلسوفنا: ان الانسان إذ يتطور في وجوده الشخصي الى الأفضل لا يحتاج في تكامله الى تحول نوعي — كا لابد لغيره من ان يتقلب في انواع كثيرة « ينتقل من نوع الى نوع آخر بالكون والفساد الى أن يصل الى باب الانسانية » بل يظل النوع الانساني يهدف — في ذاته — سبيل الوصول الى التكامل الأقصى دون تبدل أو تحول نوعي .

والعلة في ذلك : ان الانسان إذا كان النوع الأكمل والأصلح فلابد لغيره من ان يسلك سبيله لينتهي عن طريقه الى الغاية القصوى في سير كل موجود . فمن محتوى هذه النظرية : ان كل موجود — سواء كان جماداً أو نباتاً أو حيواناً — من حقه ان يتسلسل في سبيل الوصول الى النوع الانساني الأكمل .

(١) عدا الانسان ، إذ لا يتبدل نوعه الى الأرقى ، لأنه أرقى الأنواع . راجع الأصل ١١ – المعاد الجسماني .

ويعتقد فيلسوفنا . ان الموجودات الطبيعية متفاوتة في الكمال والشرف – أى انها موجودات علوية وسفلية – وهي تقبل الوجود على سبيل التدريج ، وكأنها طبيعة شخصية متدرجة في الرقي والكمال . وهذه الوجودات أشبه شيء محيوان كبير واحد متصلة الابعاض منسجمة في التدرج ، أي انها لا يمكن ان تكون بينها حلقة مفقودة او درجة ضعيفة تتوسط درجتين قويتين أو شديدتين من الوجود . وتجري هذه القاعدة « قاعدة الامكان الأخس » في الأنواع دون الأشخاص .

وتتفاضل — عنده — الصور الجمادية بعضها على بعض في آثارها ، فنها الأدنى ، وهي القريبة الى العنصر الأول ، ومنها الأعلى ، وهي القريبة الى رتبة النبات . وما بينها ايضا انواع كثيرة تتفاضل هي في نفسها وتتفاوت في آثارها . وهكذا تتدرج الطبيعة من الأدنى الى ان تقبل المادة آثار الصور النباتية ،

وهى : الاغتذاء والنمو والاجتذاب ، وطلب الديمومة في الوجود النوعي . ولهذه الموجودات النباتية افراد متفاضلة ايضا من حيث الكم والكيف والشدة والكثرة ، وهي تتدرج فيها . وعلى هذا النحو تتوالد وتتناسل .

و تكاد بهذا التدرج تدخل في افق الحيوان ايضا . وهكذا يزداد ولوجها فيه لحد لو زادت فيه لصارت من نوع الحيوان الذي يسعى الى غذائه .

— ويظل — يكوس لنفسه الأدوات التي يتناول بها حاجاته الاخرى الساراً في طريق التكامل — حتى تظهر فيه قوة الشعور باللذة ، فيتلذذ بادراك ما ربه ، كا يتألم لما يضره ، ويستلهم بعد ذلك — معرفة مصالحه فيطلبها ، وتحدث فيه قوة الغضب لينهض بها الى دفع ما يؤذيه فيعطى من السلاح حسب قوته هذه . وإذا كانت هذه القوة ضعيفة ناقصة كان هذا السلاح ضعيفاً ايضا ، ويعوض - حينئذ عن ذلك - بسلاح الهرب وسرعة العدو والحيلة :

« وأما اذا لم يعط سلاحاً لضعفه عن استعماله أو لقلة شجاعته ، ونقصان قوة غضبه . . فقد اعطى آلة الهوب والحيل بجودة العدو والخفة وقوة الطيران كالغزلان والحيتان والطيور، أوالمر اوغة كالأرانب والثمالب وأشباهها .

واذا تصفحت أحوال الموجودات من السباع والوحوش والطيور وأيتهذه الحكمة مستمرة فيها. وأما الانسان فقد عوض عن هذه الآلات كلها بأن هدى الى اتخاذها واستعملها كلها .. وسخوت له هذه كلها ..» .

ان الأنواع الحيوانية التي اهتدت الى الازدواج ، وحفظ النسل و تربيته والاشفاق عليه هي افضل من كل الموجودات التي لا تهتدي الى شيء منها . وهذه الأحوال هى التي حين تتزايد فى الحيوان تجعله قريباً من الانسان . فتقبل — حينئذ — فضيلة التأديب والتعليم «كالفرس المؤدب ، والكلب المعلم » . ثم تسير فى هذه المدارج الى مرتبة الحيوان الذي يحاكى الانسان من تلقاء نفسه ، ويتشبه به من غير تعليم أو تأديب «كالقرد وما اشبهها » ويبلغ من ذكائه الى يحتني في التاديب بأن يحاكي الانسان فى افعاله بمجرد ان يراه على شاكلة ، ويقلده يمتنون ان يحوج الانسان الى تعب او رياضة . وهذا غاية افق الحيوان الذي ان تجاوزها تجاوزاً يسيراً خرج عن كونه حيواناً ، بل اصبح في افق الانسان الذي يقبل العقل والتمييز والمنطق .

فاذا بلغ الانسان هذه المرتبة من التطور تاق الى العلوم والمعارف وحدثت له قوى وملكات ومواهب يقتدر بها على الرقي في هذا المضار .

واولى هذه المراتب هي ما يحويه الانسان البدائي الذي لا يتميز عن القردة إلا بمرتبة يسيرة ، ثم تتزايد فيه قوة هذا التمييز الى ان يبلغ في الادراك مبلغ الفرد المتحضر ، فيحدث فيه الذكاء وسرعة قبول الفضائل .

وحين يصل أي موجود قابل لهذا النطور الى اوائل افق الحيوان ينتهي فيه فعل الطبيعة والأكوان المحسوسة المادية ، ويبتدي فعل النفس والأكوان المجردة ، ومنهنا يشمر ع في اخذ الفضائل الزائدة على فضائل الحيوان ، واقتناء المجردة ، ومنهنا يشمر ع في اخذ الفضائل الى افق الملا الأعلى والملائكة العلويين .

هذه خلاصة النظرية التطورية التي يذهب اليها هذا الفيلسوف العظيم، وهي تشبه في جوهرها نظرية دارون في بداية تطور الانواع، وتسلسلها، وطريقة بقائها.

و نقطة الاختلاف الرئيسية في مذهبيها هو: ان الفيلسوف الآلهي يجد ان تصريف الطبيعة وتكييفها منذ نشوئها الى آخر ديمومتها إنما هو بيد خالق مدبر حكيم ، لذلك لا يحتاج الى تعليل طبيعي جذري لكل مراحل هذا التطور ، على افه يجد من فعل الطبيعة هو كل ما يمكن ان يكون وسيلة لاستكال هذا التطور واستمر اره في الحياة .

ان دارون ايضا لم يقصد بنظريته هذه انكار الحالق . بل أنكر ان يكون الانسان خلق انساناً على الشكل الذي عليه الآن . ولا يبتعد ذلك عما ذهب اليه فيلسوفنا من امكان ان يتسلسل الجماد الى النبات ، والنبات الى الحيوان ، والحيوان الى الانسان الا كمل .

يقول دارون : ان الانسان صار الى ما هو عليه عن طريق النمو والتحول والارتقاء بمقتضى ناموس الاصطفاء الطبيعي .

وهذه النطرية لم تبحث ايضا عن كيفية نشوه الحياة واينيتها ، كالم ببحث

فيلسوفنا عن ذلك في نظريته هذه ، ولكن نظرية دارون انطلقت عن كون الحياة وجدت في البيئة المائية بطريقة ما ، ثم تدرجت على ممر الاجيال الى حياة نباتية حول المستنقعات التي ظهرت فيها ، وبعدئذ تدرجت الى حياة حيوانية بدائية فالي حيوانات أكبر فأكبر ريشية ومجنحة ، فيوانات أعلى ذات فقرات فقرود فيها شبه بالانسان . . فانسان اول لا يعقل ولا يدرك ولا يتكلم ، فالانسان الحاضر بعقله وادراكه و تفكيره ، وهو المرحلة الاخيرة ، ولر بما ليست النهاية التي يوصل اليها هذا النطور الحياتي .

ويذهب دارون في تعليله العلمي لكيفية التحول الطبيعي للاشياء حيث يقرر: ان القبيلة المائية حيمًا غزت الارض اليابسة وجدت نفسها في محيط يختلف عن محيطها ، فكان على افرادها ان يصارعوا الاحوال الطبيعية من اجل بقائهم ، وسمى ذلك بر «تنازع البقاء والبقاء الائسب» . وفي ديمومة هذا الائسب يقرر قانون الورائة التي تنقل الخصائص من الآباء الى الائبناء . . وعلى اساس تغيير شروط الحياة تتكيف الانواع نفسها فتتحول الفصيلة النوعية من فصيلته غير فقرية او غير مريشة الى فصيلة فقرية او مريشة .

ويساهم فيلسوفنا هذا اعطاء بعض التعليل الفلسني الذي يعطي معنى الحكمة في تسلح كل نوع بما يحفظه من الانقراض .

وقد قرر ان منخصائص الأنواع الحيوانية طلب النسل، وحفظه والاشفاق عليه ، ثم قرر ان كل نوع يعطى من السلاح حسب حاجته اليه ، وحسب قابليته في استخدام هذا السلاح حفظاً له من الفناء ، وضماناً له في البقاء .

وقرر أيضا : تحول كل نوع الى آخر مبتدأ في الجماد الى ان يصل عن طريق النبات والحيوان الى الانسان البدائي الاول الذي يتطور في مجتمعه على الساس نزوعه الى المعارف وامتياؤه بالخلق والابتكار .

بينها كانت القوة الغضبية عند الحيوان هي السبب – عند فيلسوفنا – في اعطائه نوعا من السلاح الذي يحميه – وهذا احد الأمثلة التعليلية على تطوره في مستلزمات حياته – إذ اصبح العقل والادراك – بدل الغريزة – هو الذي يسوقه من أجل بقائه .

ويقرر ايضا ؟ كما يقرر دارون : ان الانسان انسان بدائي في ظل حياة بدائية ، وهو انسان متحضر في بيئة متميزة بوسائل التقدم ومقتضيات الحياة .

ان فيلسوفنا اعطى الخطوط الرئيسية لنظرية النطور ، ولحض جوانبا من الفكرة حيث ذهب الى ان النوع الحيواني – مثلا – يكوس لنفسه الأدوات التي يتناول بها حاجاته ، وضرب على ذلك بعض الأمثلة ، وهى لا تجانب كثيراً من التفاصيل التي توصل اليها دارون ، كطريقة احتياج الحيوان الى الفم ، والعين ، والمخالب واعضاء أخر تمكنها من الحركة ومصارعة الأحوال الطبيعية ، وما الى ذلك من تفاصيل جزئية في تحول نوع وتكامله .

ويزيد فيلسوفنا وضوحا في نظريته: ان النوع المتطور الذي لم يكمل تطوره وتحوله الى نوع آخر لا يمكن ان يتوالد على اساس ان يخلف مثله ، بل يتوالد على طريقة الانواع الحسيسة من الديدان .

ولكن نقطة من الاختلاف تكمن في نوع القرد الذي يذهب دارون الى انه من سلسلة اصول الانسان في مراحله النطورية المنحدرة من خليته الاولى الى ان اصبح انساناً بدائيا فتحضراً .

بينها يذهب فيلسو فنا الى امكان تطور القرد — بطريقة الحركة الجوهرية — اللى ان يصبح نوعا انسانيا ، دون الالنزام بالاقتصار على تطور النوع الانساني وتسلسله عنه . وإن كان القرد — حسب ما يراه من التفاوت والشرف بين الموجودات — هو نهاية الافق الحيواني الذي يأتي بعده النوع الانسائي البدائي المشابه له .

وينتهي فيلسوفنا في نظريته التطورية هذه الى الصعود بالانسان الى اللا الأعلى والتجود. وهذا ما لا ينتهي اليه دارون. ولا يتم ذلك إلا بطريقة الحركة الجوهرية في الاشياء كلها.

# الحركه الجوهرية والديالكتيك

ان لنتائج هـ نده النظرية ربطا آخر به ( الديالكتيكيــة ) التي تذهب الى ان كل شيء يحتوي في داخله على متناقضين ، هو سبب دفعه وحركته وتطوره فهو معدوم ، كا هو موجود في وقت واحد .

وعلى ضوء هذه النظرية فان الموجود الواحد يحمل نواة نقيضه ويحتوي على عدمه ، ولكن الحقيقة ان الوجود يحمل نواة نطور وجوده الى الأكمل .

فني المحتوى الداخلي للشيء جانبان : جانب القوة ، وجانب الفعل هما معنى سيره الطبيعي وحركته (١) نحو النكامل . فالكائن الحي الذي يتطور بحركة تدريجية ، إذ هو بويضة ، فنطفة ، فجنين ، فطفل ، فمراهق ، فرجلسوي . إذ ان هذا الكائن في مرحلة محدودة من حركته هو نطفة بالفعل ، ولكنه مع ذلك شيء آخر مقابل للنطفة وارقى منها فهو جنين بالقوة . ومعنى هذا ان الحركة في هذا قد ازدوجت فيها الفعلية والقوة معا ٠٠ فالتطور يتألف دائما من شيء بالقوة .

فالانسان كان قبل وجوده موجوداً في مادة النطفة على نحو القوة والاستعداد، وكانت تلك المادة حاملة لقوة وجوده حينذاك . وهذا هو معنى :

<sup>(</sup>١) الحركة: خروج الشيء من القوة الى الفعل.

« ان كلحادث زماني مسبوق بعدم زماني يحتوي علىقوة الشيء ويحمل قابلينه » وهذا ايضا معنى : خروج الشيء من القوة الى الفعل تدريجاً ، أو تشابك القوة والفعل . .

وهذه الحقيقة هي التي تشتبه فيها المادية « الديالكتيكية » بالتناقض الموجود في المحتوى الداخلي للاشياء كما يقولون .

وفيلسوفنا برهن على ان مبدأ الحركة في الطبيعة من الضروريات الفلسفية . والفرق بين هذه الحركة الجوهرية والمادية الديالكتيكية هو : ان الديالكتيكية تقوم على اساس التناقض والصراع بين المتناقضات ، وهذا التناقض هو القوة الداخلية للحركة والتطور . ولكنها على العكس من ذلك في المفهوم الآخر ، إذ هو سير من درجة الى درجة مقابلة دون تناقض ، بل بحركة طبيعبة جوهرية عبر عنها الفيلسوف الآخمي بانعدام صورة جوهرية وخلعها ، ووجود صورة جوهرية وخلعها ، ووجود صورة جوهرية أخرى مكانها .

مرتضى الحكمي

كلية الفقه



الجعمة

- \* تسلمت ادارة الجمعية المنحة السنوية المخصصة لها من وزارة التربية والتعليم لعام ١٩٦٢ والبالغة الف دينار .
- \* وكان لنبأ وفاة الوجيه الجليل السيد كاظم الحكيم أخ سماحة حجة الاسلام السيد على سعيد الحكيم رئيس الهيئة المشرفه للجمعية اعمق الأثر في نفوس اعضاء الجمعية ومنتسبيها لما كان يتمتع به الفقيد من خلق رصين وايمان صادق ، وقد جرى له تشييع حافل مما يليق بمقامه ومقام اسرته الجليلة ، كما اقيمت على روحه الطاهرة الفاتحة بجامع عمران فكانت غاصة بمختلف طبقات البلد وافر اده . . تعازينا الى كافة اسرته الكريمة لاسيا شقيقه سماحة السيد على سعيد الحكيم و انجاله و انجال الفقيد الكرام .
  - \* تلقت الجمعية بواسطة الوجيه الحاج عبدالله المسقطي مبلغاً قدره تسعون ديناراً كان معظمه من تبرعات المحسن الوجيه محد على نظر على .
  - \* كا تلقت من المحسن الوجيه مهدي مشتاق مبلغاً قدره ثمانون ديناراً ، ومن الوجيه المحسن جواد الشاكري كبير مؤسسي شركة دجلة للا حدية ثلاثين ديناراً فشكراً لهؤلاء جميعاً على حسن مشاعرهم .
  - \* زار الجمعية خلال هذا الشهر عدد كبير من حجاج بيت الله الحرام الذين أموا مدينة النجف استعداداً للسفر لأداء فريضة الحج عن الطريق البري الذي يربط النجف الأشرف بالمدينة المنورة . وقد دعا لهم سماحة الشيخ المظفر رئيس الجمعية بالتوفيق وسلامة العودة كا بارك لهم ايمانهم ومشاعرهم الاسلامية الصادقة . . هذا ونذكر بالمناسبة ان موسم الحج البري هذا العام كان من افضل المواسم واروعها .

### الكلية

\* استشعر الكثير من خريجي كلية الفقه بحاجتهم الى اسرة تربطهم وزملاءهم الآخرين من طلاب وخريجين وتشدهم الى الكلية وفكرتها .. فتألفت من بينهم لجنة تحضيرية لوضع نظام «رابطة الخريجين» .. وبعد ان وضع النظام ونوقش من قبل اكثر الخريجين رفع الى عمادة الكلية لطلب اجازتها في تأليف هذه الرابطة ضمن اطار الكلية وفكرتها وسوف ينشر النظام في المجلة بعد اقراره من قبل العهادة .

\* تلقى طلاب الصف المنتهي في كلية الفقه طلباً من سهاحة العميد استاذ الفلسفة الاسلامية والدكتور عبد المرزاق محي الدين استاذ الأدب العربي والدكتور فاضل حسين استاذ التاريخ الحديث بوضع بحوث ورسائل عن مولضيع فلسفية وادبية وتاريخية .. وسيكون لهذه البحوث والرسائل اثر في تقدير مستواهم الدراسي لهذا العام ، وقد استجاب الطلاب جميعاً لهذا الطلب وانجز اكثرهم بحوثهم ورسائلهم وسيقدمونها قبل نهاية العام الدراسي .

\* كانت المحاضرات التي القاها خلال الشهر الماضي طلاب الكلية في ندوتهم الاسبوعية حافلة بمختلف المواضيع الأدبية والعلمية وبالمناقشات والنقد النزيه البناء .. وقد بشرت بمجموعها عن مستقبل مشرق لهذه الاقلام الفتية وقد نشرت المجلة قسماً منها وستنشر الباقي في اعداد مقبلة .

## التوسطة والابتدائية

ما تزال الدراسة مستمرة على افضل صورها في المدرستين المذكورتين وقد بدأ الطلاب يتهيئون استعداداً للامتحانات العامة •

#### الكنية

ما تزال الكتب والمجلات والصحف ترد على المكتبة باستمرار وقد بلغ عدد ما وصل البها خلال الشهر الماضي اكثر من ثلاثين مطبوعا بين كتاب ومجلة . ومن جملة ما تلقته المكتبة كتاب « القصة العراقية قديماً وحديثاً » لمؤلف الاستاذ الكبير جعفر الحليلي ، والاستاذ الحليلي غني عن التعريف ، فلقد خلد في سجل الأدب العراقي صفحة مشرقة لها قيمتها الفنية والأدبية الكبيرة ، وستقول المجلة كلتها عن الكتاب في عدد مقبل .

- \* كا تلقت المكتبة كتاب « اصول الدين الاسلامي » لمؤلفه الحجة السيد على جمال الهاشمي ، وهو من الكتب العقيدية الجليلة التي عالجت هذا الموضوع بعمق ودراية ، فشكراً للسيد الهاشمي على هديته القيمة ثم شكراً على جهوده الاسلامية الصادقة ، ولعلنا سنقول كلتنا في الكتاب في عدد قادم .
- \* وتلقت ابضاً العدد الأول من السنة التاسعة من مجلة « النهج » اللبنانية لصاحبها الاستاذ الكبير السيد صدر الدين شرف الدين ، وكان العدد طافحاً بالبحوث والمقالات العلمية والأدبية الممتعة ، وهذا ليس بكثير على جهود صاحبها الاستاذ شرف الدين الذي عرفاه وعرفه الجميع صحفياً جريئاً صادقا وباحثاً موضوعياً واعياً وعقائديا يفيض ايماناً باسلاميته ومبادئه .

نبارك للسيد شرف الدين جهوده المتظافرة في شتى الميادين ، ونهنئه بدخول مجانه سنتها الناسعة .

#### المحلة

تبرع للعجلة الوجيه السيد ضياء السيد عطيه السيد سلمان مخمسة دنانير تشجيعا منه ومؤازرة للمجلة وفكرتها فشكراً له على هذه المشاعر الفياضة .

# فاجعة مؤلمة

فِعت \_ الجمعية \_ بوفاة عضو من اعضائها العاملين والمجاهدين في سبيل في ربه المعية .

فقد استأثرت به رحمة الله يوم السبت ٢٥ ذي القعدة على أثر خروجه من مستشفى الشعب بعد ان يئس كبار الأطباء من التماس الشفاء له .

وكان يوم وفاته يوماً مشهوداً في النجف حيث عمت اللوعة والأسف جميع عارفيه وبكوه بدموع حراء .

وقد شيع جثمانه من الجامع الهندي الى مقره الأخير بتشييع حافل اشتركت فيه النجف بمختلف طبقاتها وكشف عن مدى ما له من مكانة في نفوس الناس و نعته جمعية منتدى النشر بنعي مؤثر واقامت على روحه الطاهرة الفاتحة في جامع الشيخ الأنصاري لمدة ثلاثة ايام ثم اقيمت فاتحة اخرى من قبل اخوانه خطباء النبر الحسيني و ثالثة من قبل طلاب كلية الفقه زملائه في الدراسة كما اقيمت له بعض الفوائح من قبل اصدقائه خارج النجف .

وقد تلقت الجمعية عشرات البرقيات كا أمت الفاتحة كثير من الوفود . والشيخ الجابري من أكابر خطباء المنبر الحسيني الذين خدموه بجد واخلاص ومن افاضل طلاب العلم وقد واكب المؤسسة من بداية حياتها طالباً ومدرساً في بعض مدارسها وعضواً في جملة من لجانها ثم عضواً في جمعيتها وكان من طليعة الحريجين في كلبة الفقه وقد ضرب أعلى الأمثال في ايمانه وجده و نبله وكرم نفسه وفنائه في سبيل افكاره الاسلامية وأظن ان القراء على ذكر من تبرعه بمكتبته العامرة لمكتبة كلبة الفقه قبيل وفاته تغمده الله برحمته وألهم آله وذويه الصبر والسلوان وبخاصة انجاله الكوام وعلى رأسهم الشاب المؤمن على على الجابري .

من حقك \_ يا خي القاريء \_ ان تسأل \_ وانت تريد ان ترافق هذه المجلة \_ عن خطتها التي تسير عليها لتكون على هدى في مرافقتها ولتأخذ بيدها ان وجدت فيها ما يتجاوب مع نفسك وأهدافك في الحياة وتحاسبها على التخلف والتقصير .

وحين انيط أمر تحرير هذه المجلة بهبئتها الفائمة وجهت الى نفسها هذا السؤال وما كان الجوابعليها عسيراً وهي ترى في المجلة تعبيراً عن عقيدة ورسالة وثقافة (كلية الفقه) كما أودعتها في نفوس طلابها وقتلها الطلاب ثقافة وسلوكا وأهدافا في الحياة .

فالجلة اذن \_ بحكم اطار الكاية \_ اسلامية عامة ، فهي تعنى بما تهدف اليه الكلية من شرح مفاهيم الاسلام وتجليتها ومحاولة تركيزها في النفوس بالطرق المهجية السليمة وقد اتخذت نفس الوسائل التي اتخذتها الكلية لذلك وهي

ا \_ التشجيع على سير الطالب في خط الاجتهاد بعد تهيئة وسائله العامية من تفسير وحديث وفقه واصول ومنطق ومحاولة تمكينها من نفسه .

٢ \_ عاولة بناء الدقيدة وتثبيتها على اسس فلسفية مدمقة

سواء اتصلت اتصالا مباشرة بعقيدته أم غير مباشر كالوم النفة والنفس والاجتاع والتربية والذب والأدب والفلسفة الحديثة ونظائرها .

ومادام الهدف من اصدار هذه الجلة هو ابراز طاقات طلاب كلية الفقه والترف على مدى ما تمثلوه منها في مختلف مجالات العرفة فان ماينشر فيها سوف يقتصر عليهم طلاما ومتخرجين ولا يتجاوزهم الى غيرهم الافي حدود ما يختطونه من أبواب شريطة ان تمثل الكلية أهدافاً ووسائل في جملة ما يكتبون .

ونظن اننا \_ بعد هذا \_ في غنى عن التأكيد على ان المجلة لاتنشر كل مايتصل بالسياسة والامور الحزبة مادمنا نعتقد ان الكلية لاتؤمن في الموحلة الدراسية بغير الانصراف والتفرغ للم ورسالة الكلية كما اننا في غنى عن التأكيد على ان المجلة سوف لاتنحدر الى النقد الشخصي والاستهانة باراء الآخرين لمجافاته للخلق الاسلامي .

والذي نرجوه ونعاهد عليه القاريء الكريم هو السير وفق هذه الخطة جهد مانستطيع ومن الله عز وجل نستمد العون انه ولي التوفيق .

هيئة التحرير